Carta Enciclica "SPE SALVI"
Por Papa Bento XVI
Fonte: Vaticano

CARTA ENCICLICA
SPE SALVI
DO SUMO PONTIFICE
BENTO XV
AOS BISPOS
AOS PRESBITEROS E AOS DIACONOS
AS PESSOAS CONSAGRADAS
E A TODOS OS FIEIS LEIGOS
SOBRE A ESPERANGA CRISTA

Introducao

1. « SPE SALVI facti sumus » — é na esperanca que fomos salvos: diz S&do Paulo aos
Romanos e a nés também (Rm 8,24). A « redencao », a salvagcao, segundo a fé crista, ndo é
um simples dado de facto. A redencé&o é-nos oferecida no sentido que nos foi dada a
esperanca, uma esperancga fidedigna, gragas a qual podemos enfrentar o nosso tempo
presente: o presente, ainda que custoso, pode ser vivido e aceite, se levar a uma meta e se
pudermos estar seguros desta meta, se esta meta for tdo grande que justifique a canseira do
caminho. E imediatamente se levanta a questdo: mas de que género é uma tal esperanca
para poder justificar a afirmagédo segundo a qual a partir dela, e simplesmente porque ela
existe, nés fomos redimidos? E de que tipo de certeza se trata?

A fé é esperanca

2. Antes de nos debrugcarmos sobre estas questdes, hoje particularmente sentidas, devemos
escutar com um pouco mais de atencao o testemunho da Biblia sobre a esperanca. Esta é,
de facto, uma palavra central da fé biblica, a ponto de, em vérias passagens, ser possivel
intercambiar os termos « fé » e « esperanca ». Assim, a Carta aos Hebreus liga
estreitamente a « plenitude da fé » (10,22) com a « imutavel profissdo da esperanca »
(10,23). De igual modo, quando a Primeira Carta de Pedro exorta os cristdos a estarem
sempre prontos a responder a propésito do /ogos — o sentido e a razdo — da sua esperanca
(3,15), « esperanca » equivale a « fé ». Quao determinante se revelasse para a consciéncia
dos primeiros cristdos o facto de terem recebido o dom de uma esperanga fidedigna,
manifesta-se também nos textos onde se compara a existéncia cristd com a vida anterior a
fé ou com a situagdo dos adeptos de outras religides. Paulo lembra aos Efésios que, antes
do seu encontro com Cristo, estavam « sem esperanga e sem Deus no mundo » (Ef 2,12).
Naturalmente, ele sabe que eles tinham seguido deuses, que tiveram uma religido, mas os
seus deuses revelaram-se discutiveis e, dos seus mitos contraditérios, ndo emanava



qualquer esperancga. Apesar de terem deuses, estavam « sem Deus » e, consequentemente,
achavam-se num mundo tenebroso, perante um futuro obscuro. « In nihil ab nihilo quam cito
recidimus » (No nada, do nada, quao cedo recaimos) [1] diz um epitafio daquela época;
palavras nas quais aparece, sem rodeios, aquilo a que Paulo alude. Ao mesmo tempo, diz
aos Tessalonicenses: ndo deveis « entristecer-vos como 0s outros que nao tém esperanca »
(1 Ts 4,13). Aparece aqui também como elemento distintivo dos cristdos o facto de estes
terem um futuro: ndo é que conhecam em detalhe o que os espera, mas sabem em termos
gerais que a sua vida ndo acaba no vazio. Somente quando o futuro é certo como realidade
positiva, € que se torna vivivel também o presente. Sendo assim, podemos agora dizer: o
cristianismo n&o era apenas uma « boa nova », ou seja, uma comunicag¢ao de conteudos até
entdo ignorados. Em linguagem actual, dir-se-ia: a mensagem cristd ndo era sé « informativa
», mas « performativa ». Significa isto que o Evangelho ndo é apenas uma comunicacao de
realidades que se podem saber, mas uma comunica¢ao que gera factos e muda a vida. A
porta tenebrosa do tempo, do futuro, foi aberta de par em par. Quem tem esperanca, vive
diversamente; foi-lhe dada uma vida nova.

3. Porém, agora coloca-se a questdo: em que consiste esta esperanca que, enquanto
esperanga, é « redencao »? Pois bem, o nucleo da resposta encontra-se no trecho da Carta
aos Efésios ja citado: os Efésios, antes do encontro com Cristo, estavam sem esperanca,
porque estavam « sem Deus no mundo ». Chegar a conhecer Deus, o verdadeiro Deus: isto
significa receber esperanga. A nés, que desde sempre convivemos com o0 conceito cristdo
de Deus e a ele nos habituamos, a posse duma tal esperanca que provém do encontro real
com este Deus quase nos passa despercebida. O exemplo de uma santa da nossa época
pode, de certo modo, ajudar-nos a entender o que significa encontrar pela primeira vez e
realmente este Deus. Refiro-me a Josefina Bakhita, uma africana canonizada pelo Papa
Jodo Paulo Il. Nascera por volta de 1869 — ela mesma nao sabia a data precisa — no Darfur,
Sudao. Aos nove anos de idade foi raptada pelos traficantes de escravos, espancada
barbaramente e vendida cinco vezes nos mercados do Sudao. Por ultimo, acabou escrava
ao servico da mae e da esposa de um general, onde era diariamente seviciada até ao
sangue; resultado disso mesmo foram as 144 cicatrizes que lhe ficaram para toda a vida.
Finalmente, em 1882, foi comprada por um comerciante italiano para o cénsul Callisto
Legnani que, ante a avangada dos mahdistas, voltou para a ltalia. Aqui, depois de « patrdes
» 140 terriveis que a tiveram como sua propriedade até agora, Bakhita acabou por conhecer
um « patrdo » totalmente diferente — no dialecto veneziano que agora tinha aprendido,
chamava « paron » ao Deus vivo, ao Deus de Jesus Cristo. Até entdo sé tinha conhecido
patrdes que a desprezavam e maltratavam ou, na melhor das hipéteses, a consideravam
uma escrava util. Mas agora ouvia dizer que existe um « paron » acima de todos os patrdes,
o Senhor de todos os senhores, e que este Senhor é bom, a bondade em pessoa. Soube
que este Senhor também a conhecia, tinha-a criado; mais ainda, amava-a. Também ela era
amada, e precisamente pelo « Paron » supremo, diante do qual todos os outros patrées néo
passam de miseraveis servos. Ela era conhecida, amada e esperada.

Mais ainda, este Patrdo tinha enfrentado pessoalmente o destino de ser flagelado e agora
estava a espera dela « a direita de Deus Pai ». Agora ela tinha « esperanca »; ja ndo aquela
pequena esperanca de achar patrées menos cruéis, mas a grande esperanga: eu Sou
definitivamente amada e aconteca o que acontecer, eu sou esperada por este Amor. Assim



a minha vida é boa. Mediante o conhecimento desta esperanca, ela estava « redimida », ja
nao se sentia escrava, mas uma livre filha de Deus. Entendia aquilo que Paulo queria dizer
quando lembrava aos Efésios que, antes, estavam sem esperanca e sem Deus no mundo:
sem esperanga porque sem Deus. Por isso, quando quiseram leva-la de novo para o Sudéo,
Bakhita negou-se; ndo estava disposta a deixar-se separar novamente do seu « Paron ». A
9 de Janeiro de 1890, foi baptizada e crismada e recebeu a Sagrada Comunh&o das maos
do Patriarca de Veneza. A 8 de Dezembro de 1896, em Verona, pronunciou os votos na
Congregacao das Irmas Canossianas e desde entdo, a par dos servigcos na sacristia e na
portaria do convento, em varias viagens pela Itdlia procurou sobretudo incitar a missao: a
libertacdo recebida através do encontro com o Deus de Jesus Cristo, sentia que devia
estendé-la, tinha de ser dada também a outros, ao maior numero possivel de pessoas. A
esperanca, que nascera para ela e a « redimira », ndo podia guarda-la para si; esta
esperancga devia chegar a muitos, chegar a todos.

O conceito de esperanca baseada sobre a fé no Novo Testamento e na Igreja primitiva

4. Antes de enfrentar a questao de saber se também para nés o encontro com aquele Deus
que, em Cristo, nos mostrou a sua Face e abriu o seu Coracao podera ser « performativo »
e nao somente « informativo », ou seja, se podera transformar a nossa vida a ponto de nos
fazer sentir redimidos através da esperanca que o mesmo exprime, voltemos de novo a
Igreja primitiva. Nao é dificil notar como a experiéncia da humilde escrava africana Bakhita
foi também a experiéncia de muitas pessoas maltratadas e condenadas a escravidao no
tempo do cristianismo nascente. O cristianismo ndo tinha trazido uma mensagem sécio-
revolucionaria semelhante a de Espartaco que tinha fracassado apds lutas cruentas. Jesus
nao era Espartaco, ndo era um guerreiro em luta por uma libertagao politica, como Barrabas
ou Bar-Kochba. Aquilo que Jesus — Ele mesmo morto na cruz — tinha trazido era algo de
totalmente distinto: 0 encontro com o Senhor de todos os senhores, o encontro com o Deus
vivo e, deste modo, o encontro com uma esperanca que era mais forte do que os
sofrimentos da escravatura e, por isso mesmo, transformava a partir de dentro a vida e o
mundo. A novidade do que tinha acontecido revela-se, com a maxima evidéncia, na Carta de
Séo Paulo a Filemon. Trata-se de uma carta, muito pessoal, que Paulo escreve no carcere e
entrega ao escravo fugitivo Onésimo para o seu patrdao — precisamente Filémon. E verdade,
Paulo envia de novo o escravo para o seu patrdo, de quem tinha fugido, e fa-lo nao
impondo, mas suplicando: « Venho pedir-te por Onésimo, meu filho, que gerei na prisao [...].
De novo to enviei e tu torna a recebé-lo, como as minhas entranhas [...]. Talvez ele se tenha
apartado de ti por algum tempo, para que tu o recobrasses para sempre, ndo ja como
escravo, mas, em vez de escravo, como irmao muito amado » (FIm 10-16). Os homens que,
segundo o proprio estado civil, se relacionam entre si como patrées e escravos, quando se
tornaram membros da Unica Igreja passaram as ser entre si irmaos e irmas — assim se
tratavam os cristdos mutuamente. Em virtude do Baptismo, tinham sido regenerados, tinham
bebido do mesmo Espirito e recebiam conjuntamente, um ao lado do outro, o Corpo do
Senhor. Apesar de as estruturas externas permanecerem as mesmas, isto transformava a
sociedade a partir de dentro. Se a Carta aos Hebreus diz que os cristdos ndo tém aqui neste
mundo uma morada permanente, mas procuram a futura (cf. Heb 11, 13-14; Fil 3,20), isto
nao significa de modo algum adiar para uma perspectiva futura: a sociedade presente é



reconhecida pelos cristdos como uma sociedade impropria; eles pertencem a uma
sociedade nova, rumo a qual caminham e que, na sua peregrinagao, € antecipada.

5. Devemos acrescentar ainda um outro ponto de vista. A Primeira Carta aos Corintios
(1,18-31) mostra-nos que uma grande parte dos primeiros cristdos pertencia as classes
baixas da sociedade e, por isso mesmo, se sentia livre para a experiéncia da nova
esperanga, como constatdmos no exemplo de Bakhita. Porém, ja desde os comecos, havia
também conversdes nas classes aristocraticas e cultas, visto que também estas viviam «
sem esperanga e sem Deus no mundo ». O mito tinha perdido a sua credibilidade; a religiao
romana de Estado tinha-se esclerosado em mero cerimonial, que se realizava
escrupulosamente, mas reduzido ja simplesmente a uma « religido politica ». O racionalismo
filosofico tinha relegado os deuses para o campo do irreal. O Divino era visto de variados
modos nas forgas cdésmicas, mas um Deus a Quem se podia rezar nao existia. Paulo ilustra,
de forma absolutamente apropriada, a problematica essencial da religido de entdo, quando
contrapde a vida « segundo Cristo » uma vida sob o dominio dos « elementos do mundo »
(Col 2,8). Nesta perspectiva, pode ser esclarecedor um texto de Sdo Gregdrio Nazianzeno.
Diz ele que, no momento em que os magos guiados pela estrela adoraram Cristo, 0 novo rei,
deu-se por encerrada a astrologia, pois agora as estrelas giram segundo a Orbita
determinada por Cristo [2] De facto, nesta cena fica invertida a concepgdao do mundo de
entdo, que hoje, de um modo distinto, aparece de novo florescente. Nao s&o os elementos
do cosmo, as leis da matéria que, no fim das contas, governam o mundo € 0 homem, mas é
um Deus pessoal que governa as estrelas, ou seja, 0 universo; as leis da matéria e da
evolugdo ndo sao a ultima instancia, mas razdo, vontade, amor: uma Pessoa. E se
conhecemos esta Pessoa e Ela nos conhece, entdao verdadeiramente o poder inexoravel dos
elementos materiais deixa de ser a ultima instancia; deixdmos de ser escravos do universo e
das suas leis, entdo somos livres. Tal consciéncia impeliu na antiguidade os animos sinceros
a indagar. O céu nao esta vazio. A vida ndo € um simples produto das leis e da casualidade
da matéria, mas em tudo e, contemporaneamente, acima de tudo ha uma vontade pessoal,
h& um Espirito que em Jesus Se revelou como Amor.[3]

6. Os sarcéfagos dos primérdios do cristianismo ilustram visivelmente esta concepgao (com
a morte diante dos olhos a questao do significado da vida torna-se inevitavel). A figura de
Cristo é interpretada, nos antigos sarcofagos, sobretudo através de duas imagens: a do
filosofo e a do pastor. Em geral, por filosofia ndo se entendia entdo uma dificil disciplina
académica, tal como ela se apresenta hoje. O filésofo era antes aquele que sabia ensinar a
arte essencial: a arte de ser rectamente homem, a arte de viver e de morrer. Certamente, ja
ha muito tempo que os homens se tinham apercebido de que boa parte dos que circulavam
como filésofos, como mestres de vida, ndo passavam de charlatdes que com suas palavras
granjeavam dinheiro, enquanto sobre a verdadeira vida nada tinham a dizer. Isto era mais
uma razao para se procurar o verdadeiro fildsofo que soubesse realmente indicar o itinerario
da vida. Quase ao fim do século terceiro, encontramos pela primeira vez em Roma, no
sarcofago de um menino e no contexto da ressurrei¢cdo de Lazaro, a figura de Cristo como o
verdadeiro filésofo que, numa mao, segura o Evangelho e, na outra, o bastao do viandante,
proprio do filosofo. Com este bastédo, Ele vence a morte; o Evangelho traz a verdade que os
filosofos peregrinos tinham buscado em vao. Nesta imagem, que sucessivamente por um
longo periodo havia de perdurar na arte dos sarcofagos, torna-se evidente aquilo que tanto



as pessoas cultas como as simples encontravam em Cristo: Ele diz-nos quem ¢é na realidade
o homem e o que ele deve fazer para ser verdadeiramente homem. Ele indica-nos o
caminho, e este caminho € a verdade. Ele mesmo € simultaneamente um e outra, sendo por
isso também a vida de que todos nés andamos a procura. Ele indica ainda o caminho para
além da morte; sé quem tem a possibilidade de fazer isto € um verdadeiro mestre de vida. O
mesmo se torna visivel na imagem do pastor. Tal como sucedia com a representacao do
filosofo, assim também na figura do pastor a Igreja primitiva podia apelar-se a modelos
existentes da arte romana. Nesta, o pastor era, em geral, expressdo do sonho de uma vida
serena e simples de que as pessoas, na confusdo da grande cidade, sentiam saudade.
Agora a imagem era lida no @mbito de um novo cenario que lhe conferia um conteudo mais
profundo: « O Senhor é meu pastor, nada me falta [...] Mesmo que atravesse vales
sombrios, nenhum mal temerei, porque estais comigo » (Sal 23[22], 1.4). O verdadeiro
pastor é Aquele que conhece também o caminho que passa pelo vale da morte; Aquele que,
mesmo na estrada da derradeira soliddao, onde ninguém me pode acompanhar, caminha
comigo servindo-me de guia ao atravessa-la: Ele mesmo percorreu esta estrada, desceu ao
reino da morte, venceu-a e voltou para nos acompanhar a nés agora e nos dar a certeza de
que, juntamente com Ele, acha-se uma passagem. A certeza de que existe Aquele que,
mesmo na morte, me acompanha e com o0 seu « bastdao e o seu cajado me conforta », de
modo que « ndo devo temer nenhum mal » (cf. Sal 23[22],4): esta era a nova « esperanga »
que surgia na vida dos crentes.

7. Devemos voltar, uma vez mais, ao Novo Testamento. No décimo primeiro capitulo da
Carta aos Hebreus (v. 1), encontra-se, por assim dizer, uma certa definicao da fé que
entrelaca estreitamente esta virtude com a esperanca. A volta da palavra central desta frase
comecgou a gerar-se desde a Reforma, uma discussao entre os exegetas, mas que parece
hoje encaminhar-se para uma interpretagdo comum. Por enquanto, deixo o termo em
questao sem traduzir. A frase soa, pois, assim: « A fé é hypostasis das coisas que se
esperam; prova das coisas que ndo se véem ». Para os Padres e para os tedlogos da Idade
Média era claro que a palavra grega hypostasis devia ser traduzida em latim pelo termo
substantia. De facto, a traducao latina do texto, feita na Igreja antiga, diz: « Est autem fides
sperandarum substantia rerum, argumentum non apparentium — a fé é a “substancia” das
coisas que se esperam; a prova das coisas que ndao se véem ». Tomas de Aquino,[4]
servindo-se da terminologia da tradicao filosofica em que se encontra, explica: a fé € um «
habitus », ou seja, uma predisposicao constante do espirito, em virtude do qual a vida eterna
tem inicio em n6s e a razdo € levada a consentir naquilo que nao vé. Deste modo, o
conceito de « substancia » é modificado para significar que pela fé, de forma incoativa —
poderiamos dizer « em gérmen » e portanto segundo a « substancia » — j& estdo presentes
em nos as coisas que se esperam: a totalidade, a vida verdadeira. E precisamente porque a
coisa em si ja esta presente, esta presencga daquilo que ha-de vir cria também certeza: esta
« coisa » que deve vir ainda ndo € visivel no mundo externo (ndo « aparece »), mas pelo
facto de a trazermos, como realidade incoativa e dinamica dentro de nés, surge ja agora
uma certa percepcdo dela. Para Lutero, que ndo nutria muita simpatia pela Carta aos
Hebreus em si prépria, o conceito de « substancia », no contexto da sua visao da fé, nada
significava. Por isso, interpretou o termo hipdstase/substancia nao no sentido objectivo (de
realidade presente em noés), mas no subjectivo, isto €, como expressao de uma atitude
interior e, consequentemente, teve naturalmente de entender também o termo argumentum



como uma disposicdo do sujeito. No século XX, esta interpretacdo impbs-se também na
exegese catolica — pelo menos na Alemanha — de modo que a tradugcdo ecuménica em
alemdo do Novo Testamento, aprovada pelos Bispos diz: « Glaube aber ist: Feststehen in
dem, was man erhofft, Uberzeugtsein von dem, was man nicht sieht » (fé é: permanecer
firmes naquilo que se espera, estar convencidos daquilo que ndo se vé). Em si mesmo, isto
nao esta errado; mas nao é o sentido do texto, porque o termo grego usado (elenchos) nao
tem o valor subjectivo de « convicgdo », mas o valor objectivo de « prova ». Com razao,
pois, a recente exegese protestante chegou a uma convicgao diversa: « Agora, porém, ja
ndao restam duvidas de que esta interpretagcdo protestante, tida como classica, é
insustentavel ».[5] A fé ndo é s6 uma inclinagdo da pessoa para realidades que hao-de vir,
mas estdo ainda totalmente ausentes; ela da-nos algo. Da-nos ja agora algo da realidade
esperada, e esta realidade presente constitui para nés uma « prova » das coisas que ainda
nao se véem. Ela atrai o futuro para dentro do presente, de modo que aquele ja nao é o puro
« ainda-ndo ». O facto de este futuro existir, muda o presente; o presente é tocado pela
realidade futura, e assim as coisas futuras derramam-se naquelas presentes e as presentes
nas futuras.

8. Esta explicacao fica ainda mais reforgada e aplicada a vida concreta, se considerarmos o
versiculo 34 do décimo capitulo da Carta aos Hebreus que, sob o aspecto da lingua e do
conteudo, tem a ver com esta definicdo de uma fé perpassada de esperanga e prepara-a.
No texto, o autor fala aos crentes que viveram a experiéncia da persegui¢ao, dizendo-lhes: «
Nao s6 vos compadecestes dos encarcerados, mas aceitastes com alegria a confiscacao
dos vossos bens (hyparchonton —\Vg: bonorum), sabendo que possuis uma riqueza melhor
(hyparxin — VQ: substantiam) e imperecivel ». Hyparchonta sao as propriedades, aquilo que
na vida terrena constitui a sustentacao, precisamente a base, a « substancia » da qual se
necessita para viver. Esta « substancia », a seguranga normal para a vida, foi tirada aos
cristdos durante a perseguicéo. Eles suportaram-no, porque em todo o caso consideravam
transcuravel esta substancia material. Podiam prescindir dela, porque tinham achado uma «
base » melhor para a sua existéncia — uma base que permanece e que ninguém lhes pode
tirar. Nao € possivel deixar de ver a ligacao existente entre estas duas espécies de «
substancia », entre a sustentagdo ou base material e a afirmacédo da fé como « base »,
como « substancia » que permanece. A fé confere a vida uma nova base, um novo
fundamento, sobre o qual o homem se pode apoiar, e consequentemente, o fundamento
habitual, ou seja a confianga na riqgueza material, relativiza-se. Cria-se uma nova liberdade
diante deste fundamento da vida que sé aparentemente é capaz de sustentar, embora o seu
significado normal ndo seja certamente negado com isso. Esta nova liberdade, a consciéncia
da nova « substancia » que nos foi dada, ficou patente no martirio, quando as pessoas se
opuseram a prepoténcia da ideologia e dos seus 6rgdos politicos e, com a sua morte,
renovaram o mundo. Mas ndo € s6 no martirio... Aquela manifestou-se sobretudo nas
grandes renuncias a comecar dos monges da antiguidade até Francisco de Assis e as
pessoas do nosso tempo que, nos Institutos e Movimentos religiosos actuais, deixaram tudo
para levar aos homens a fé e o amor de Cristo, para ajudar as pessoas que sofrem no corpo
e na alma. Aqui a nova « substancia » confirmou-se realmente como « substancia »: da
esperanca destas pessoas tocadas por Cristo brotou esperanga para outros que viviam na
escuridao e sem esperanca. Ficou demonstrado que esta nova vida possui realmente «
substancia » e é « substancia » que suscita vida para os outros. Para nés, que vemos tais



figuras, este seu actuar e viver é, de facto, uma « prova » de que as coisas futuras, ou seja,
a promessa de Cristo ndo € uma realidade apenas esperada, mas uma verdadeira presenca:
Ele é realmente o « fildsofo » e 0 « pastor » que nos indica 0 que seja e onde est4 a vida.

9. Para compreender mais profundamente esta reflexdo sobre as duas espécies de
substancias - hypostasis e hyparchonta — e sobre as duas maneiras de viver que com elas
se exprimem, devemos reflectir ainda brevemente sobre duas palavras referentes ao
assunto, que se encontram no décimo capitulo da Carta aos Hebreus. Trata-se das palavras
hypomone (10,36) e hypostole (10,39). Hypomone traduz-se normalmente por « paciéncia »,
perseveranga, constancia. Este saber esperar, suportando pacientemente as provas, é
necessario para o crente poder « obter as coisas prometidas » (cf. 10,36). Na religiosidade
do antigo judaismo, esta palavra era usada expressamente para a espera de Deus,
caracteristica de Israel, para este perseverar na fidelidade a Deus, na base da certeza da
Alianca, num mundo que contradiz a Deus. Sendo assim, a palavra indica uma esperanca
vivida, uma vida baseada na certeza da esperanca. No Novo Testamento, esta espera de
Deus, este estar da parte de Deus assume um novo significado: é que em Cristo, Deus
manifestou-Se. Comunicou-nos ja a « substancia » das coisas futuras, e assim a espera de
Deus adquire uma nova certeza. E espera das coisas futuras a partir de um dom ja presente.
E espera — na presenca de Cristo, isto €, com Cristo presente — que se completa no seu
Corpo, na perspectiva da sua vinda definitiva. Diversamente com hypostole, exprime-se 0
esquivar-se de alguém que nao ousa dizer, abertamente e com franqueza, a verdade talvez
perigosa. Este dissimular por espirito de temor diante dos homens, conduz a « perdicao »
(Heb 10,39). Pois, « Deus ndo nos deu um espirito de timidez, mas de fortaleza, amor e
sabedoria », |é-se na Segunda Carta a Timdteo (1,7) caracterizando assim, com uma bela
expressao, a atitude fundamental do cristao.

A vida eterna — o que é?

10. Até agora estivemos a falar da fé e da esperanca no Novo Testamento e nos inicios do
cristianismo, mas deixando sempre claro que nao se tratava apenas do passado; toda a
reflexado feita tem a ver com a vida e a morte do homem em geral e, portanto, interessa-nos
também a nds, aqui e agora. Chegou 0 momento, porém, de nos colocarmos explicitamente
a questao: para nos, hoje a fé crista é também uma esperanca que transforma e sustenta a
nossa vida? Para n6s aquela é « performativa » — uma mensagem que plasma de modo
novo a mesma vida — ou € simplesmente « informacao » que, entretanto, pusemos de lado
porque nos parece superada por informagdes mais recentes? Na busca de uma resposta,
desejo partir da forma classica do dialogo, usado no rito do Baptismo, para exprimir o
acolhimento do recém-nascido na comunidade dos crentes e 0 seu renascimento em Cristo.
O sacerdote perguntava, antes de mais nada, qual era 0 nome que 0s pais tinham escolhido
para a crianga, e prosseguia: « O que € que pedis a Igreja? ». Resposta: « A fé ». « E 0 que
€ que vos da a fé? ». « A vida eterna ». Como vemos por este didlogo, os pais pediam para
a crianga o acesso a fé, a comunhdo com os crentes, porque viam na fé a chave para a «
vida eterna ». Com efeito hoje, como sempre, é disto que se trata no Baptismo, quando nos
tornamos cristaos: € ndo somente um acto de socializacdo no ambito da comunidade, nem
simplesmente de acolhimento na Igreja. Os pais esperam algo mais para o baptizando:
esperam que a fé — de que faz parte a corporeidade da Igreja e dos seus sacramentos — |he



dé a vida, a vida eterna. Fé € substancia da esperanca. Aqui, porém, surge a pergunta:
Queremos noés realmente isto: viver eternamente? Hoje, muitas pessoas rejeitam a fé, talvez
simplesmente porque a vida eterna nédo lhes parece uma coisa desejavel. Ndo querem de
modo algum a vida eterna, mas a presente; antes, a fé na vida eterna parece, para tal fim,
um obstaculo. Continuar a viver eternamente — sem fim — parece mais uma condenagao do
que um dom. Certamente a morte queria-se adia-la o mais possivel. Mas, viver sempre, sem
um termo, acabaria por ser fastidioso e, em ultima analise, insuportavel. E isto precisamente
que diz, por exemplo, o Padre da Igreja Ambrosio na sua elegia pelo irmao defunto Satiro: «
Sem duvida, a morte nao fazia parte da natureza, mas tornou-se natural; porque Deus néo
instituiu a morte ao principio, mas deu-a como remédio. Condenada pelo pecado a um
trabalho continuo e a lamentagdes insuportaveis, a vida dos homens comegou a ser
miseravel. Deus teve de pér fim a estes males, para que a morte restituisse o que a vida
tinha perdido. Com efeito, a imortalidade seria mais penosa que benéfica, se nao fosse
promovida pela graga ».[6] Antes, Ambrésio tinha dito: « Nao devemos chorar a morte, que é
a causa de salvagao universal »[7].

11. Independentemente do que Santo Ambrésio quisesse dizer precisamente com estas
palavras, € certo que a eliminagdo da morte ou mesmo o seu adiamento quase ilimitado,
deixaria a terra e a humanidade numa condicdo impossivel € nem mesmo prestaria um
beneficio ao individuo. Obviamente ha uma contradicdo na nossa atitude, que evoca um
conflito interior da nossa mesma existéncia. Por um lado, ndo queremos morrer; sobretudo
quem nos ama nao quer que morramos. Mas, por outro, também nao desejamos continuar a
existir ilimitadamente, nem a terra foi criada com esta perspectiva. Entdo, o que € que
queremos na realidade? Este paradoxo da nossa prépria conduta suscita uma questao mais
profunda: o que é, na verdade, a « vida »? E o que significa realmente « eternidade »? Ha
momentos em que de repente temos a sua percepgao: sim, isto seria precisamente a « vida
» verdadeira, assim deveria ser. Em comparacao, aquilo que no dia-a-dia chamamos « vida
», na verdade nao o é. Agostinho, na sua extensa carta sobre a oracao, dirigida a Proba —
uma vilva romana rica e mae de trés cbnsules —, escreve: no fundo, queremos uma so6
coisa, « a vida bem-aventurada », a vida que é simplesmente vida, pura « felicidade ». No
fim de contas, nada mais pedimos na oragdo. S6 para ela caminhamos; s6 disto se trata.
Porém, depois Agostinho diz também: se considerarmos melhor, no fundo ndo sabemos
realmente o que desejamos, 0 que propriamente queremos. Ndo conhecemos de modo
algum esta realidade; mesmo naqueles momentos em que pensamos toca-la, ndo a
alcangamos realmente. « Nao sabemos o que convém pedir » — confessa ele citando Séao
Paulo (Rm 8,26). Sabemos apenas que nao é isto. Porém, no facto de nao saber sabemos
que esta realidade deve existir. « Ha em nds, por assim dizer, uma douta ignorancia » (docta
ignorantia) — escreve ele. Nao sabemos realmente o que queremos; ndo conhecemos esta «
vida verdadeira »; e, no entanto, sabemos que deve existir algo que ndo conhecemos e para
isso nos sentimos impelidos.[8]

12. Penso que Agostinho descreve aqui, de modo muito preciso e sempre valido, a situagao
essencial do homem, uma situagdo donde provém todas as suas contradicdes e as suas
esperancas. De certo modo, desejamos a propria vida, a vida verdadeira, que depois néo
seja tocada sequer pela morte; mas, ao mesmo tempo, ndo conhecemos aquilo para que
nos sentimos impelidos. Nao podemos deixar de tender para isto e, no entanto, sabemos



que tudo quanto podemos experimentar ou realizar ndo é aquilo por que anelamos. Esta «
coisa » desconhecida é a verdadeira « esperanca » que nos impele e o facto de nos ser
desconhecida é, ao mesmo tempo, a causa de todas as ansiedades como também de todos
0s impetos positivos ou destruidores para o mundo auténtico e o homem verdadeiro. A
palavra « vida eterna » procura dar um nome a esta desconhecida realidade conhecida.
Necessariamente € uma expressao insuficiente, que cria confusdo. Com efeito, « eterno »
suscita em nos a ideia do interminavel, e isto nos amedronta; « vida », faz-nos pensar na
existéncia por nés conhecida, que amamos e ndo queremos perder, mas que,
frequentemente, nos reserva mais canseiras que satisfacdes, de tal maneira que se por um
lado a desejamos, por outro ndo a queremos. A Unica possibilidade que temos é procurar
sair, com o pensamento, da temporalidade de que somos prisioneiros e, de alguma forma,
conjecturar que a eternidade nao seja uma sucessao continua de dias do calendario, mas
algo parecido com o instante repleto de satisfacdo, onde a totalidade nos abragca e nés
abracamos a totalidade. Seria o instante de mergulhar no oceano do amor infinito, no qual o
tempo — 0 antes e o depois — ja nao existe. Podemos somente procurar pensar que este
instante é a vida em sentido pleno, um incessante mergulhar na vastidao do ser, ao mesmo
tempo que ficamos simplesmente inundados pela alegria. Assim o exprime Jesus, no
Evangelho de Jodo: « Eu hei-de ver-vos de novo; e 0 vosso coragao alegrar-se-a e ninguém
vos podera tirar a vossa alegria » (16,22). Devemos olhar neste sentido, se quisermos
entender 0 que visa a esperanga cristd, o que esperamos da fé, do nosso estar com
Cristo.[9]

A esperanca crista é individualista?

13. Ao longo da sua histéria, os cristdos procuraram traduzir este saber, que desconhece,
em figuras ilustrativas, explanando imagens do « céu » que ficam sempre aquém daquilo
que conhecemos precisamente sd por negacao, através de um néo-conhecimento. Todas
estas tentativas de representacdo da esperanca deram a muitos, no decorrer dos séculos, a
coragem de viverem segundo a fé e, assim, abandonarem inclusivamente os seus «
hyparchonta », 0os bens materiais para a sua existéncia. O autor da Carta aos Hebreus, no
décimo primeiro capitulo, tragou, por assim dizer, uma histéria daqueles que vivem na
esperanca e da sua condicao de caminhantes, uma histéria que desde Abel chega até a sua
época. Contra este tipo de esperanca acendeu-se, na idade moderna, uma critica sempre
mais dura: tratar-se-ia de puro individualismo, que teria abandonado o0 mundo a sua miséria
indo refugiar-se numa salvagao eterna puramente privada. Henry de Lubac, na introdugcéao a
sua obra fundamental « Catholicisme. Aspects sociaux du dogme », recolheu algumas vozes
caracteristicas deste tipo, uma das quais merece ser citada: « Sera que encontrei a alegria?
Nao... Encontrei a minha alegria. O que é algo terrivelmente diferente... A alegria de Jesus
pode ser individual. Pode pertencer a uma sé pessoa, e esta esta salva. Estd em paz...
agora e para sempre, mas ela so6. Esta solidao na alegria ndo a perturba. Pelo contrario: ela
sente-se precisamente a eleita! Na sua bem-aventuranca, atravessa as batalhas com uma
rosa na mao ».[10]

14. A este respeito, Henry de Lubac, baseando-se na teologia dos Padres em toda a sua
ampliddo, pdéde demonstrar que a salvacao foi sempre considerada como uma realidade
comunitaria. A mesma Carta aos Hebreus fala de uma « cidade » (cf. 11,10.16; 12,22;



13,14) e, portanto, de uma salvagdo comunitaria. Coerentemente, o pecado é entendido
pelos Padres como destruicdo da unidade do género humano, como fragmentacao e divisao.
Babel, o lugar da confusdo das linguas e da separacdo, apresenta-se como expressao
daquilo que é radicalmente o pecado. Deste modo, a « redencao » aparece precisamente
como a restauragdo da unidade, onde nos encontramos novamente juntos numa unido que
se delinea na comunidade mundial dos crentes. Nao é necessario ocuparmo-nos aqui de
todos os textos, onde transparece o caracter comunitario da esperanca. Retomemos a Carta
a Proba em que Agostinho tenta ilustrar um pouco esta desconhecida realidade conhecida
de que andamos a procura. O seu ponto de partida é simplesmente a expressao « vida bem-
aventurada [feliz] ». Em seguida cita o Salmo 144 (143), 15: « Feliz o povo cujo Deus é o
Senhor ». E continua: « Para poder formar parte deste povo e [...] viver eternamente com
Ele, recordemos que “o fim dos mandamentos é promover a caridade, que procede de um
coracao puro, de uma consciéncia recta e de uma fé sincera” (1 Tm 1,5) ».[11] Esta vida
verdadeira, para a qual sempre tendemos, depende do facto de se estar na unido existencial
com um « povo » e pode realizar-se para cada pessoa somente no ambito deste « nés ».
Aquela pressupde, precisamente, o éxodo da prisdo do préprio « eu », pois sé na abertura
deste sujeito universal € que se abre também o olhar para a fonte da alegria, para 0 amor
em pessoa, para Deus.

15. Esta visdo da « vida bem-aventurada » orientada para a comunidade visa, certamente,
algo que esta para além do mundo presente, mas é precisamente deste modo que ela tem a
ver também com a edificacdo do mundo — segundo formas muito distintas, conforme o
contexto histérico e as possibilidades por ele oferecidas ou excluidas. No tempo de
Agostinho, quando a irrupgdo de novos povos ameagava aquela coesdo do mundo que dava
uma certa garantia de direito e de vida numa comunidade juridica, tratava-se de fortalecer os
fundamentos realmente basilares desta comunidade de vida e de paz, para poder sobreviver
no meio da transformag¢do do mundo. Deixando de lado outros casos, procuremos langar um
olhar sobre um momento da Idade Média, emblematico sob determinados aspectos. Na
consciéncia comum, os mosteiros eram vistos como os lugares da fuga do mundo («
contemptus mundi ») e do subtrair-se a responsabilidade pelo mundo na procura da
salvacao privada. Bernardo de Claraval, que, com a sua Ordem reformada, trouxe uma
multidéo de jovens para os mosteiros, tinha a este respeito uma visdo muito distinta. Na sua
opinido, os monges desempenham uma tarefa para bem de toda a Igreja e, por conseguinte,
também de todo o0 mundo. Com muitas imagens, ele ilustra a responsabilidade dos monges
pelo organismo inteiro da Igreja, antes, pela humanidade; aplica a eles esta frase do
Pseudo-Rufino: « O género humano vive gragcas a poucos; se estes nao existissem, o
mundo pereceria... ».[12] Os contemplativos (contemplantes) devem tornar-se trabalhadores
agricolas (laborantes) — diz ele. A nobreza do trabalho, que o cristianismo herdou do
judaismo, estava patente nas regras monasticas de Agostinho e de Bento. Bernardo retoma
este conceito. Os jovens nobres que afluiam aos seus mosteiros deviam submeter-se ao
trabalho manual. E verdade que Bernardo diz explicitamente que nem mesmo o mosteiro
pode restabelecer o Paraiso; mas defende que aquele deve, como lugar de amanho manual
e espiritual, preparar o novo Paraiso. O terreno bravio de um bosque torna-se fértil,
precisamente quando, a0 mesmo tempo, se deitam abaixo as arvores da soberba, se extirpa
0 que de bravio cresce nas almas e se prepara assim o terreno onde possa prosperar pao
para o corpo e para a alma.[13] Por acaso, olhando precisamente a histéria actual, ndo se



constata novamente que nenhuma estruturacao positiva do mundo é possivel nos lugares
onde as almas se brutalizam?

A transformacao da fé-esperanc¢a crista no tempo moderno

16. Como pbde desenvolver-se a ideia de que a mensagem de Jesus € estritamente
individualista e visa apenas o individuo? Como € que se chegou a interpretar a « salvagao
da alma » como fuga da responsabilidade geral e, consequentemente, a considerar o
programa do cristianismo como busca egoista da salvagéo que se recusa a servir 0s outros?
Para encontrar uma resposta a questdo, devemos langar um olhar sobre as componentes
fundamentais do tempo moderno. Estas aparecem, com particular clareza, em Francisco
Bacon. Que uma nova época tenha surgido — gracas a descoberta da América e as novas
conquistas técnicas que permitiram este desenvolvimento — é um dado fora de discusséo.
Mas, sobre o que é que se baseia esta mudanca epocal? E a nova correlacdo de
experiéncia e método que coloca 0 homem em condi¢cdes de chegar a uma interpretacao da
natureza conforme as suas leis e, deste modo, conseguir finalmente « a vitéria da arte sobre
a natureza » (victoria cursus artis super naturam).[14] A novidade — conforme a visdo de
Bacon — estd numa nova correlagdo entre ciéncia e pratica. Isto foi depois aplicado também
teologicamente: esta nova correlacao entre ciéncia e pratica significaria que o dominio sobre
a criacdo, dado ao homem por Deus e perdido no pecado original, ficaria restabelecido.[15]

17. Quem |é estas afirmacdes e nelas reflecte com atencdo, reconhece uma transicao
desconcertante: até entdo a recuperagdo daquilo que o homem, expulso do paraiso
terrestre, tinha perdido esperava-se da fé em Jesus Cristo, e nisto se via a « redencao ».
Agora, esta « redencao », a restauracdo do « paraiso » perdido, ja ndo se espera da fé, mas
da ligacao recém-descoberta entre ciéncia e pratica. Com isto, ndo é que se negue
simplesmente a fé; mas, esta acaba deslocada para outro nivel — o das coisas somente
privadas e ultraterrestres — e, simultaneamente, torna-se de algum modo irrelevante para o
mundo. Esta visdo programatica determinou o caminho dos tempos modernos, e influencia
inclusive a actual crise da fé que, concretamente, é sobretudo uma crise da esperanca
crista. Assim também a esperanca, segundo Bacon, ganha uma nova forma. Agora chama-
se fé no progresso. Com efeito, para Bacon, resulta claro que os descobrimentos e as
recentes invencdes sao apenas um COmego e que, gragas a sinergia entre ciéncia e pratica,
seguir-se-ao descobertas completamente novas, surgira um mundo totalmente novo, o reino
do homem. [16] Nesta linha, apresentou um panorama das invengoes previsiveis, chegando
ao aviao e ao submarino. Ao longo do sucessivo desenvolvimento da ideologia do
progresso, a alegria pelos avancos palpaveis das potencialidades humanas permanece uma
confirmacao constante da fé no progresso enquanto tal.

18. Simultaneamente, ha duas categorias que penetram sempre mais no centro da ideia de
progresso: razdo e liberdade. Aquele é sobretudo um progresso no crescente dominio da
razao, sendo esta considerada obviamente um poder do bem e para o bem. O progresso € a
superacao de todas as dependéncias; € avango para a liberdade perfeita. Também a
liberdade € vista s6 como promessa, na qual o homem se realiza rumo a plenitude. Em
ambos 0s conceitos — liberdade e razdo — esta presente um aspecto politico. O reino da
razdo, de facto, é aguardado como a nova condigdo da humanidade feita totalmente livre.



Todavia, as condi¢cbes politicas deste reino da razdo e da liberdade aparecem, a primeira
vista, pouco definidas. Razao e liberdade parecem garantir por si mesmas, em virtude da
sua intrinseca bondade, uma nova comunidade humana perfeita. Nos dois conceitos-chave
de « razdo » e « liberdade », tacitamente o pensamento coloca-se sempre em contraste com
os vinculos da fé e da Igreja, como também com os vinculos dos ordenamentos estatais de
entdo. Por isso, ambos 0s conceitos trazem em si um potencial revolucionario de enorme
forga explosiva.

19. Temos de lancar brevemente um olhar sobre duas etapas essenciais da concretizagéo
politica desta esperanca, porque sao de grande importancia para o caminho da esperanca
cristd, para a sua compreensao e persisténcia. Ha, antes de mais nada, a Revolucao
francesa como tentativa de instaurar o dominio da razao e da liberdade agora também de
modo politicamente real. Inicialmente, a Europa do lluminismo contemplou fascinada estes
acontecimentos, mas depois, a vista da sua evolucao, teve de reflectir de modo novo sobre
razdo e liberdade. Significativos destas duas fases de recepcdao do que acontecera em
Franca s&o dois escritos de Emanuel Kant, nos quais ele reflecte sobre os acontecimentos.
Em 1792, escreve a obra « Der Sieg des guten Prinzips (ber das bése und die Grindung
eines Reichs Gottes auf Erden » (A vitéria do principio bom sobre o principio mau e a
constituicdo de um reino de Deus sobre a terra). Nela afirma: « A passagem gradual da fé
eclesiastica ao dominio exclusivo da pura fé religiosa constitui a aproximacao do reino de
Deus ».[17] Diz também que as revolucdes podem apressar os tempos desta passagem da
fé eclesiastica a fé racional. O « reino de Deus », de que falara Jesus, recebeu aqui uma
nova definicdo e assumiu também uma nova presenca; existe, por assim dizer, uma nova «
expectativa imediata »: 0 « reino de Deus » chega onde a « fé eclesiastica » é superada e
substituida pela « fé religiosa », ou seja, pela mera fé racional. Em 1795, no livro « Das
Ende aller Dinge » (O fim de todas as coisas), aparece uma imagem diferente. Agora, Kant
toma em consideracdo a possibilidade de que, a par do fim natural de todas as coisas, se
verifigue também um fim contrario a natureza, perverso. Escreve a tal respeito: « Se
acontecesse um dia chegar o cristianismo a ndo ser mais digno de amor, entdo o
pensamento dominante dos homens deveria tomar a forma de rejeicdo e de oposigao contra
ele; e o anticristo [...] inauguraria o0 seu regime, mesmo que breve, (baseado
presumivelmente sobre o medo e o egoismo). Em seguida, porém, visto que o cristianismo,
embora destinado a ser a religido universal, de facto ndo teria sido ajudado pelo destino a
sé-lo, poderia verificar-se, sob o aspecto moral, o fim (perverso) de todas as coisas ».[18]

20. O século XIX nao perdeu a sua fé no progresso como nova forma da esperanca humana
e continuou a considerar razéo e liberdade como as estrelas-guia a seguir no caminho da
esperanca. Todavia a evolucdo sempre mais rapida do progresso técnico e a
industrializacdo com ele relacionada criaram, bem depressa, uma situagdo social
completamente nova: formou-se a classe dos trabalhadores da industria e o chamado «
proletariado industrial », cujas terriveis condicdes de vida foram ilustradas de modo
impressionante por Frederico Engels, em 1845. Ao leitor, devia resultar claro que isto néo
pode continuar; € necessaria uma mudanca. Mas a mudanca haveria de abalar e derrubar
toda a estrutura da sociedade burguesa. Depois da revolugdo burguesa de 1789, tinha
chegado a hora para uma nova revolugao: a proletaria. O progresso nao podia limitar-se a
avancar de forma linear e com pequenos passos. Urgia o salto revolucionario. Karl Marx



recolheu este apelo do momento e, com vigor de linguagem e de pensamento, procurou
iniciar este novo passo grande e, como supunha, definitivo da histéria rumo a salvagéo,
rumo aquilo que Kant tinha qualificado como o « reino de Deus ». Tendo-se diluida a
verdade do além, tratar-se-ia agora de estabelecer a verdade de aquém. A critica do céu
transforma-se na critica da terra, a critica da teologia na critica da politica. O progresso rumo
ao melhor, rumo ao mundo definitivamente bom, ja ndo vem simplesmente da ciéncia, mas
da politica — de uma politica pensada cientificamente, que sabe reconhecer a estrutura da
histéria e da sociedade, indicando assim a estrada da revolugdo, da mudanca de todas as
coisas. Com pontual precisdo, embora de forma unilateralmente parcial, Marx descreveu a
situagcdo do seu tempo e ilustrou, com grande capacidade analitica, as vias para a
revolugcdo. E nao so6 teoricamente, pois com o partido comunista, nascido do manifesto
comunista de 1848, também a iniciou concretamente. A sua promessa, gracas a agudeza
das analises e a clara indicacdo dos instrumentos para a mudanca radical, fascinou e nao
cessa de fascinar ainda hoje. E a revolugdo deu-se, depois, na forma mais radical na
Rassia.

21. Com a sua vitéria, porém, tornou-se evidente também o erro fundamental de Marx. Ele
indicou com exactiddo o modo como realizar o derrubamento. Mas, n&o nos disse, como as
coisas deveriam proceder depois. Ele supunha simplesmente que, com a expropriacdo da
classe dominante, a queda do poder politico e a socializacdo dos meios de producao, ter-se-
ia realizado a Nova Jerusalém. Com efeito, entao ficariam anuladas todas as contradi¢des; o
homem e o mundo haveriam finalmente de ver claro em si proprios. Entdo tudo poderia
proceder espontaneamente pelo recto caminho, porque tudo pertenceria a todos e todos
haviam de querer o melhor um para o outro. Assim, depois de cumprida a revolugdo, Lenin
deu-se conta de que, nos escritos do mestre, ndo se achava qualquer indicagao sobre o
modo como proceder. E verdade que ele tinha falado da fase intermédia da ditadura do
proletariado como de uma necessidade que, porém, num segundo momento ela mesma se
demonstraria caduca. Esta « fase intermédia » conhecemo-la muito bem e sabemos também
como depois evoluiu, ndo dando a luz o mundo sadio, mas deixando atrds de si uma
destruicdo desoladora. Marx ndo falhou s6 ao deixar de idealizar os ordenamentos
necessarios para o mundo novo; com efeito, ja ndo deveria haver mais necessidade deles.
O facto de néo dizer nada sobre isso € ldgica consequéncia da sua perspectiva. O seu erro
situa-se numa profundidade maior. Ele esqueceu que o homem permanece sempre homem.
Esqueceu o homem e a sua liberdade. Esqueceu que a liberdade permanece sempre
liberdade, inclusive para o mal. Pensava que, uma vez colocada em ordem a economia, tudo
se arranjaria. O seu verdadeiro erro € o materialismo: de facto, o homem néo é s6 o produto
de condi¢cdes econdmicas nem se pode curd-lo apenas do exterior criando condi¢coes
econdmicas favoraveis.

22. Encontramo-nos assim novamente diante da questdo: o que é que podemos esperar? E
necessaria uma autocritica da idade moderna feita em didlogo com o cristianismo e com a
sua concepc¢ao da esperanca. Neste dialogo, também os cristdos devem aprender de novo,
no contexto dos seus conhecimentos e experiéncias, em que consiste verdadeiramente a
sua esperanga, o que é que temos para oferecer ao mundo e, ao contrario, 0 que € que néo
podemos oferecer. E preciso que, na autocritica da idade moderna, conflua também uma
autocritica do cristianismo moderno, que deve aprender sempre de novo a compreender-se



a si mesmo a partir das préprias raizes. A este respeito, pode-se aqui mencionar somente
alguns indicios. Antes de mais, devemos perguntar-nos: o que € que significa
verdadeiramente « progresso »; 0 que € que ele promete e 0 que € que nao promete? No
século XIX, ja existia uma critica a fé no progresso. No século XX, Teodoro W. Adorno
formulou, de modo drastico, a problematicidade da fé no progresso: este, visto de perto,
seria 0 progresso da funda a megabomba. Certamente, este é um lado do progresso que
nao se deve encobrir. Dito de outro modo: torna-se evidente a ambiguidade do progresso.
Nao ha duvida que este oferece novas potencialidades para o bem, mas abre também
possibilidades abissais de mal — possibilidades que antes ndo existiam. Todos fomos
testemunhas de como o progresso em maos erradas possa tornar-se, e tornou-se
realmente, um progresso terrivel no mal. Se ao progresso técnico ndo corresponde um
progresso na formacao ética do homem, no crescimento do homem interior (cf. Ef 3,16; 2
Cor 4,16), entdo aquele ndo é um progresso, mas uma ameaga para 0 homem e para o
mundo.

23. No que diz respeito aos dois grandes temas « razao » e « liberdade », aqui é possivel
apenas acenar as questdes relacionadas com eles. Sem duavida, a razao € o grande dom de
Deus ao homem, e a vitéria da razao sobre a irracionalidade é também um objectivo da fé
cristd. Mas, quando é que a razao domina verdadeiramente? Quando se separou de Deus?
Quando ficou cega a Deus? A razao inteira reduz-se a razdo do poder e do fazer? Se o
progresso, para ser digno deste nome necessita do crescimento moral da humanidade,
entdo a razao do poder e do fazer deve de igual modo urgentemente ser integrada mediante
a abertura da razdo as forcas salvificas da fé, ao discernimento entre o bem e o mal.
Somente assim é que se torna uma razao verdadeiramente humana. Torna-se humana
apenas se for capaz de indicar o caminho a vontade, e s6 é capaz disso se olhar para além
de si prépria. Caso contrario, a situagdo do homem, devido a discrepancia entre a
capacidade material e a falta de juizo do coragéo, torna-se uma ameaca para ele e para a
criagdo. Por isso, falando de liberdade, € preciso recordar que a liberdade humana requer
sempre um concurso de varias liberdades. Este concurso, porém, nao se pode efectuar se
nao for determinado por um critério intrinseco comum de ponderagao, que é fundamento e
meta da nossa liberdade. Digamos isto de uma forma mais simples: o homem tem
necessidade de Deus; de contrério, fica privado de esperanca. Consideradas as mudangas
da era moderna, a afirmacado de S. Paulo, citada ao principio (Ef 2,12), revela-se muito
realista e inteiramente verdadeira. Portanto, ndo ha duavida de que um « reino de Deus »
realizado sem Deus — e por conseguinte um reino somente do homem - resolve-se
inevitavelmente no « fim perverso » de todas as coisas, descrito por Kant: j& o vimos e
vemo-lo sempre de novo. De igual modo, também ndo ha duvida de que, para Deus entrar
verdadeiramente nas realidades humanas, ndo basta ser pensado por néds, requer-se que
Ele mesmo venha ao nosso encontro e nos fale. Por isso, a razdo necessita da fé para
chegar a ser totalmente ela propria: razédo e fé precisam uma da outra para realizar a sua
verdadeira natureza e misséo.

A verdadeira fisionomia da esperanca crista

24. Retomemos agora a questdo: o que é que podemos esperar? E o que é que nédo
podemos esperar? Antes de mais, devemos constatar que um progresso por adicdo sé é



possivel no campo material. Aqui, no conhecimento crescente das estruturas da matéria e
correlativas invengdes cada vez mais avangadas, verifica-se claramente uma continuidade
do progresso rumo a um dominio sempre maior da natureza. Mas, no ambito da consciéncia
ética e da decisdo moral, ndo ha tal possibilidade de adi¢cdo, simplesmente porque a
liberdade do homem €& sempre nova e deve sempre de novo tomar as suas decisdes. Nunca
aparecem simplesmente ja tomadas em nossa vez por outros — neste caso, de facto,
deixariamos de ser livres. A liberdade pressupde que, nas decisbes fundamentais, cada
homem, cada geracao seja um novo inicio. Certamente as novas geragodes, tal como podem
construir sobre os conhecimentos e as experiéncias daqueles que as precederam, podem
haurir do tesouro moral da humanidade inteira. Mas podem também recusa-lo, pois este néo
pode ter a mesma evidéncia das invengbes materiais. O tesouro moral da humanidade néo
esta presente como o estdo os instrumentos que se usam; aquele existe como convite a
liberdade e como sua possibilidade. Isto, porém, significa que:

a) O recto estado das coisas humanas, o bem-estar moral do mundo ndo pode jamais ser
garantido simplesmente mediante as estruturas, por mais validas que estas sejam. Tais
estruturas sdo nao sé importantes, mas necessérias; todavia, ndo podem nem devem
impedir a liberdade do homem. Inclusive, as melhores estruturas s6 funcionam se numa
comunidade subsistem convicgdes que sejam capazes de motivar os homens para uma livre
adesdo ao ordenamento comunitario. A liberdade necessita de uma convicgao; esta nao
existe por si mesma, mas deve ser sempre novamente conquistada comunitariamente.

b) Visto que o homem permanece sempre livre e dado que a sua liberdade é também
sempre fragil, ndo existird jamais neste mundo o reino do bem definitivamente consolidado.
Quem prometesse o mundo melhor que duraria irrevocavelmente para sempre, faria uma
promessa falsa; ignora a liberdade humana. A liberdade deve ser incessantemente
conquistada para o bem. A livre adesdo ao bem nunca acontece simplesmente por si
mesma. Se houvesse estruturas que fixassem de modo irrevogavel uma determinada — boa
— condicdo do mundo, ficaria negada a liberdade do homem e, por este motivo, ndo seriam
de modo algum, em definitivo, boas estruturas.

25. Consequéncia de tudo isto é que a busca sempre nova e trabalhosa de rectos
ordenamentos para as realidades humanas é tarefa de cada geracdo: nunca € uma tarefa
que se possa simplesmente dar por concluida. Mas, cada geracao deve dar a prépria
contribuicdo para estabelecer razoaveis ordenamentos de liberdade e de bem, que ajudem a
geracao seguinte na sua orientacdo para o recto uso da liberdade humana, dando assim —
sempre dentro dos limites humanos — uma certa garantia para o futuro também. Por outras
palavras: as boas estruturas ajudam, mas por si s6 ndao bastam. O homem nao podera
jamais ser redimido simplesmente a partir de fora. Equivocaram-se Francisco Bacon e os
adeptos da corrente de pensamento da idade moderna nele inspirada, ao considerar que o
homem teria sido redimido através da ciéncia. Com uma tal expectativa, esta-se a pedir
demasiado a ciéncia; esta espécie de esperanca € falaz. A ciéncia pode contribuir muito
para a humanizagdo do mundo e dos povos. Mas, pode também pode destruir o homem e o
mundo, se ndo for orientada por forcas que se encontram fora dela. Além disso, devemos
constatar também que o cristianismo moderno, diante dos sucessos da ciéncia na
progressiva estruturacdo do mundo, tinha-se concentrado em grande parte somente sobre o



individuo e a sua salvagcdo. Deste modo, restringiu o horizonte da sua esperanga e néao
reconheceu suficientemente sequer a grandeza da sua tarefa — apesar de ser grande o que
continuou a fazer na formag¢ao do homem e no cuidado dos fracos e dos que sofrem.

26. Nao é a ciéncia que redime o homem. O homem é redimido pelo amor. Isto vale ja no
ambito deste mundo. Quando alguém experimenta na sua vida um grande amor, conhece
um momento de « redengdo » que da um sentido novo a sua vida. Mas, rapidamente se
dara conta também de que o amor que Ihe foi dado nao resolve, por si so, o problema da
sua vida. E um amor que permanece fragil. Pode ser destruido pela morte. O ser humano
necessita do amor incondicionado. Precisa daquela certeza que o faz exclamar: « Nem a
morte, nem a vida, nem 0s anjos, nem 0s principados, nem o presente, nem o futuro, nem as
potestades, nem a altura, nem a profundidade, nem qualquer outra criatura podera separar-
nos do amor de Deus, que estd em Cristo Jesus, nosso Senhor » (Rom 8,38-39). Se existe
este amor absoluto com a sua certeza absoluta, entdo — e somente entdo — o homem esta «
redimido », independentemente do que Ihe possa acontecer naquela circunstancia. E isto o
que se entende, quando afirmamos: Jesus Cristo « redimiu-nos ». Através d'Ele tornamo-
nos seguros de Deus — de um Deus que nao constitui uma remota « causa primeira » do
mundo, porque o seu Filho unigénito fez-Se homem e d'Ele pode cada um dizer: « Vivo na fé
do Filho de Deus, que me amou e Se entregou a Si mesmo por mim » (Gal 2,20).

27. Neste sentido, é verdade que quem nao conhece Deus, mesmo podendo ter muitas
esperangas, no fundo esta sem esperanca, sem a grande esperanga que sustenta toda a
vida (cf. Ef2,12). A verdadeira e grande esperanca do homem, que resiste apesar de todas
as desilusdes, s6 pode ser Deus — 0 Deus que nos amou, e ama ainda agora « até ao fim »,
« até a plena consumacao » (cf. Jo 13,1 e 19,30). Quem ¢€ atingido pelo amor comeca a
intuir em que consistiria propriamente a « vida ». Comeca a intuir o significado da palavra de
esperanga que encontramos no rito do Baptismo: da fé espero a « vida eterna » — a vida
verdadeira que, inteiramente e sem ameacas, em toda a sua plenitude é simplesmente vida.
Jesus, que disse de Si mesmo ter vindo ao mundo para que tenhamos a vida e a tenhamos
em plenitude, em abundéancia (cf. Jo 10,10), também nos explicou o que significa « vida »: «
A vida eterna consiste nisto: Que Te conhecam a Ti, por Unico Deus verdadeiro, € a Jesus
Cristo, a Quem enviaste » (Jo 17,3). A vida, no verdadeiro sentido, ndo a possui cada um
em si proprio sozinho, nem mesmo por si sé: aquela € uma relagdo. E a vida na sua
totalidade é relacdo com Aquele que é a fonte da vida. Se estivermos em relacdo com
Aquele que ndo morre, que é a proépria Vida e o proprio Amor, entdo estamos na vida. Entao
« vivemos ».

28. Surge agora, porém, a questdo: ndo sera que, desta maneira, caimos de novo no
individualismo da salvacao? Na esperanga sé para mim, que alids nao é uma esperanca
verdadeira porque esquece e descuida os outros? N&o. A relacdo com Deus estabelece-se
através da comunhao com Jesus — sozinhos e apenas com as nossas possibilidades ndo o
conseguimos. Mas, a relacdo com Jesus é uma relacdo com Aquele que Se entregou a Si
proprio em resgate por todos nés (cf. 7 Tim 2,6). O facto de estarmos em comunhdo com
Jesus Cristo envolve-nos no seu ser « para todos », fazendo disso 0 nosso modo de ser. Ele
compromete-nos a ser para 0s outros, mas sbé na comunhdo com Ele € que se torna
possivel sermos verdadeiramente para os outros, para a comunidade. Neste contexto,



queria citar o grande doutor grego da Igreja, S. Maximo o Confessor (1 662), 0 qual comeca
por exortar a ndo antepor nada ao conhecimento e ao amor de Deus, mas depois passa
imediatamente a aplica¢cées muito praticas: « Quem ama Deus nao pode reservar o dinheiro
para si proprio. Distribui-o de modo “divino” [...] do mesmo modo segundo a medida da
justica ».[19] Do amor para com Deus consegue a participacao na justica e na bondade de
Deus para com os outros; amar a Deus requer a liberdade interior diante de cada bem
possuido e de todas as coisas materiais: 0 amor de Deus revela-se na responsabilidade pelo
outro.[20] A mesma conexdo entre amor de Deus e responsabilidade pelos homens
podemos observa-la com comogao na vida de S. Agostinho. Depois da sua conversao a fé
crista, ele, juntamente com alguns amigos possuidos pelos mesmos ideais, queria levar uma
vida dedicada totalmente a palavra de Deus e as realidades eternas. Pretendia realizar com
valores cristdos o0 ideal da vida contemplativa expressa pela grande filosofia grega,
escolhendo deste modo « a melhor parte » (cf. Lc 10,42). Mas as coisas foram de outro
modo. Participava ele na Missa dominical, na cidade portuaria de Hipona, quando foi
chamado pelo Bispo do meio da multiddo e instado a deixar-se ordenar para exercer o
ministério sacerdotal naquela cidade. Olhando retrospectivamente para aquela hora, escreve
nas suas « Confissées »: « Aterrorizado com 0s meus pecados e com 0 peso da minha
miséria, tinha resolvido e meditado em meu coracao, o projecto de fugir para o ermo. Mas
V6s mo impedistes e me fortalecestes dizendo: “Cristo morreu por todos, para que 0s
viventes ndo vivam para si, mas para Aquele que morreu por todos” (cf. 2 Cor 5,15) ».[21]
Cristo morreu por todos. Viver para Ele significa deixar-se envolver no seu « ser para ».

29. Para Agostinho, isto significou uma vida totalmente nova. Assim descreveu ele uma vez
o seu dia-a-dia: « Corrigir os indisciplinados, confortar os pusilanimes, amparar os fracos,
refutar os opositores, precaver-se dos maliciosos, instruir os ignorantes, estimular os
negligentes, frear os provocadores, moderar os ambiciosos, encorajar os desanimados,
pacificar os litigiosos, ajudar os necessitados, libertar os oprimidos, demonstrar aprovagao
aos bons, tolerar o maus e [ai de mim!] amar a todos ».[22] « E 0 Evangelho que me assusta
»[23] — aquele susto salutar que nos impede de viver para n6s mesmos e que nos impele a
transmitir a nossa esperanga comum. De facto, era esta precisamente a intengéo de
Agostinho: na dificil situacdo do império romano, que ameacava também a Africa romana e
— no final da vida de Agostinho — até a destruiu, transmite esperancga, a esperanga que lhe
vinha da fé e que, contrariamente ao seu temperamento introvertido, o tornou capaz de
participar decididamente e com todas as for¢as na edificagdo da cidade. No mesmo capitulo
das Confissées, onde acabamos de ver o motivo decisivo do seu empenhamento « por
todos », diz ele: Cristo « intercede por n6s. Doutro modo desesperaria, pois sdo muitas e
grandes as minhas fraquezas! Sim, sdo muito pesadas, mas maior é o poder da vossa
medicina. Poderiamos pensar que a vossa Palavra Se tinha afastado da unido com o
homem e desesperado de nos salvar, se ndo se tivesse feito homem e habitado entre nos
».[24] Em virtude da sua esperanga, Agostinho prodigalizou-se pelas pessoas simples e pela
sua cidade — renunciou a sua nobreza espiritual € pregou e agiu de modo simples para a
gente simples.

30. Fagamos um resumo daquilo que emergiu no desenrolar das nossas reflexdes. O
homem, na sucessdo dos dias, tem muitas esperangas — menores ou maiores — distintas
nos diversos periodos da sua vida. As vezes pode parecer que uma destas esperangas o



satisfaca totalmente, sem ter necessidade de outras. Na juventude, pode ser a esperanga do
grande e fagueiro amor; a esperanca de uma certa posi¢cao na profissao, deste ou daquele
sucesso determinante para o resto da vida. Mas quando estas esperancas se realizam,
resulta com clareza que na realidade, isso ndo era a totalidade. Torna-se evidente que o
homem necessita de uma esperanca que va mais além. Vé-se que sé algo de infinito Ihe
pode bastar, algo que sera sempre mais do que aquilo que ele alguma vez possa alcancar.
Neste sentido, a época moderna desenvolveu a esperanga da instauracdo de um mundo
perfeito que, gragas aos conhecimentos da ciéncia e a uma politica cientificamente fundada,
parecia tornar-se realizavel. Assim, a esperanca biblica do reino de Deus foi substituida pela
esperanca do reino do homem, pela esperanca de um mundo melhor que seria o verdadeiro
« reino de Deus ». Esta parecia finalmente a esperanca grande e realista de que o0 homem
necessita. Estava em condicdes de mobilizar — por um certo tempo — todas as energias do
homem; o grande objectivo parecia merecedor de todo o esforco. Mas, com o passar do
tempo fica claro que esta esperanca escapa sempre para mais longe. Primeiro deram-se
conta de que esta era talvez uma esperanca para os homens de amanhd, mas ndao uma
esperanca para mim. E, embora o elemento « para todos » faca parte da grande esperanca
— com efeito, ndo posso ser feliz contra e sem os demais — o certo € que uma esperanga
que nao me diga respeito a mim pessoalmente ndo é sequer uma verdadeira esperanca. E
tornou-se evidente que esta era uma esperancga contra a liberdade, porque a situagdo das
realidades humanas depende em cada geragcdo novamente da livre decisdo dos homens
que dela fazem parte. Se esta liberdade, por causa das condicdes e das estruturas, lhes
fosse tirada, o mundo, em ultima analise, ndo seria bom, porque um mundo sem liberdade
nao € de forma alguma um mundo bom. Deste modo, apesar de ser necessario um continuo
esforgo pelo melhoramento do mundo, o0 mundo melhor de amanha nao pode ser o conteudo
proprio e suficiente da nossa esperanca. E, sempre a este respeito, pergunta-se: Quando é
« melhor » 0 mundo? O que é que o torna bom? Com qual critério se pode avaliar o seu ser
bom? E por quais caminhos se pode alcancar esta « bondade »?

31. Mais ainda: precisamos das esperangas — menores ou maiores — que, dia apds dia, nos
mantém a caminho. Mas, sem a grande esperanga que deve superar tudo o resto, aquelas
nao bastam. Esta grande esperanca s6 pode ser Deus, que abraga o universo e nos pode
propor e dar aquilo que, sozinhos, ndo podemos conseguir. Precisamente o ser gratificado
com um dom faz parte da esperanca. Deus é o fundamento da esperanca — ndo um deus
qualquer, mas aquele Deus que possui um rosto humano e que nos amou até ao fim: cada
individuo e a humanidade no seu conjunto. O seu reino ndo é um além imaginario, colocado
num futuro que nunca mais chega; o seu reino esta presente onde Ele € amado e onde o
seu amor nos alcanga. Somente o seu amor nos da a possibilidade de perseverar com toda
a sobriedade dia apo6s dia, sem perder o ardor da esperanga, hum mundo que, por sua
natureza, € imperfeito. E, ao mesmo tempo, o seu amor € para nés a garantia de que existe
aquilo que intuimos s6 vagamente e, contudo, no intimo esperamos: a vida que € «
verdadeiramente » vida. Procuremos concretizar ainda mais esta ideia na ultima parte,
dirigindo a nossa atencao para alguns « lugares » de aprendizagem pratica e de exercicio
da esperanca.

« Lugares » de aprendizagem e de exercicio da esperanca



I. A oracao como escola da esperanca

32. Primeiro e essencial lugar de aprendizagem da esperanga é a orac¢do. Quando ja
ninguém me escuta, Deus ainda me ouve. Quando ja ndo posso falar com ninguém, nem
invocar mais ninguém, a Deus sempre posso falar. Se ndo ha mais ninguém que me possa
ajudar — por tratar-se de uma necessidade ou de uma expectativa que supera a capacidade
humana de esperar — Ele pode ajudar-me.[25] Se me encontro confinado numa extrema
soliddo...o orante jamais esta totalmente s6. Dos seus 13 anos de prisdo, 9 dos quais em
isolamento, o inesquecivel Cardeal Nguyen Van Thuan deixou-nos um livrinho precioso:
Oracbes de esperanca. Durante 13 anos de prisdo, numa situacdo de desespero
aparentemente total, a escuta de Deus, o poder falar-Lhe, tornou-se para ele uma forca
crescente de esperancga, que, depois da sua libertacéo, Ihe permitiu ser para os homens em
todo o0 mundo uma testemunha da esperanca, daquela grande esperanca que nao declina,
mesmo nas noites da solid&o.

33. De forma muito bela Agostinho ilustrou a relagao intima entre oracao e esperanga, numa
homilia sobre a Primeira Carta de Jodo. Ele define a oragdo como um exercicio do desejo. O
homem foi criado para uma realidade grande ou seja, para o proprio Deus, para ser
preenchido por Ele. Mas, o seu coracao € demasiado estreito para a grande realidade que
Ilhe esta destinada. Tem de ser dilatado. « Assim procede Deus: diferindo a sua promessa,
faz aumentar o desejo; e com o desejo, dilata a alma, tornando-a mais apta a receber os
seus dons ». Aqui Agostinho pensa em S. Paulo que, de si mesmo, afirma viver inclinado
para as coisas que hao-de vir (Fil 3,13). Depois usa uma imagem muito bela para descrever
este processo de dilatacdo e preparacdo do coracdo humano. « Supbe que Deus queira
encher-te de mel (simbolo da ternura de Deus e da sua bondade). Se tu, porém, estas cheio
de vinagre, onde vais pér o mel? » O vaso, ou seja o0 corac¢do, deve primeiro ser dilatado e
depois limpo: livre do vinagre e do seu sabor. Isto requer trabalho, faz sofrer, mas s6 assim
se realiza 0 ajustamento aquilo para que somos destinados.[26] Apesar de Agostinho falar
directamente sé da receptividade para Deus, resulta claro, no entanto, que o homem neste
esforco, com que se livra do vinagre e do seu sabor amargo, ndo se torna livre sé para
Deus, mas abre-se também para os outros. De facto, sé tornando-nos filhos de Deus é que
podemos estar com o nosso Pai comum. Orar ndo significa sair da historia e retirar-se para o
canto privado da prépria felicidade. O modo correcto de rezar € um processo de purificagao
interior que nos torna aptos para Deus e, precisamente desta forma, aptos também para os
homens. Na oragdo, o0 homem deve aprender o que verdadeiramente pode pedir a Deus, o
que é digno de Deus. Deve aprender que nao pode rezar contra o outro. Deve aprender que
nao pode pedir as coisas superficiais e comodas que de momento deseja — a pequena
esperanga equivocada que o leva para longe de Deus. Deve purificar os seus desejos e as
suas esperancgas. Deve livrar-se das mentiras secretas com que se engana a si proprio:
Deus perscruta-as, e o contacto com Deus obriga 0 homem a reconhecé-las também. «
Quem podera discernir todos os erros? Purificai-me das faltas escondidas », reza o Salmista
(19/18,13). O ndo reconhecimento da culpa, a ilusdo de inocéncia ndo me justifica nem me
salva, porque o entorpecimento da consciéncia, a incapacidade de reconhecer em mim o
mal enquanto tal é culpa minha. Se Deus n&o existe, talvez me deva refugiar em tais
mentiras, porque ndao ha ninguém que me possa perdoar, ninguém que seja a medida
verdadeira. Pelo contrario, o encontro com Deus desperta a minha consciéncia, para que



deixe de fornecer-me uma autojustificacdo, cesse de ser um reflexo de mim mesmo e dos
contemporaneos que me condicionam, mas se torne capacidade de escuta do mesmo Bem.

34. Para que a oracdo desenvolva esta for¢a purificadora, deve, por um lado, ser muito
pessoal, um confronto do meu eu com Deus, com o Deus vivo; mas, por outro, deve ser
incessantemente guiada e iluminada pelas grandes oragbes da Igreja e dos santos, pela
oragao litdrgica, na qual o Senhor nos ensina continuamente a rezar de modo justo. O
Cardeal Nyugen Van Thuan, contou no seu livro de Exercicios Espirituais, como na sua vida
tinha havido longos periodos de incapacidade para rezar, e como ele se tinha agarrado as
palavras de oracdo da Igreja: ao Pai Nosso, a Ave Maria e as orag¢des da Liturgia.[27] Na
oracao, deve haver sempre este entrelagamento de oracao publica e oracao pessoal. Assim
podemos falar a Deus, assim Deus fala a nés. Deste modo, realizam-se em ndés as
purificacdes, mediante as quais nos tornamos capazes de Deus e idoneos ao servigco dos
homens. Assim tornamo-nos capazes da grande esperanga € ministros da esperanca para
0s outros: a esperanca em sentido cristao é sempre esperanca também para os outros. E é
esperanga activa, que nos faz lutar para que as coisas nao caminhem para o « fim perverso
». E esperanga activa precisamente também no sentido de mantermos o mundo aberto a
Deus. Somente assim, ela permanece também uma esperanca verdadeiramente humana.

Il. Agir e sofrer como lugares de aprendizagem da esperanca

35. Toda a acgdo séria e recta do homem é esperanca em acto. E-o antes de tudo no
sentido de que assim procuramos concretizar as nossas esperangas menores ou maiores:
resolver este ou aquele assunto que € importante, para prosseguir na caminhada da vida;
com 0 nosso empenho contribuir a fim de que o mundo se torne um pouco mais luminoso e
humano, e assim se abram também as portas para o futuro. Mas o esforgo quotidiano pela
continuacdo da nossa vida e pelo futuro da comunidade cansa-nos ou transforma-se em
fanatismo, se ndo nos ilumina a luz daquela grande esperanca que nao pode ser destruida
sequer pelos pequenos fracassos e pela faléncia em vicissitudes de alcance histérico. Se
nao podemos esperar mais do que é realmente alcangavel de cada vez e de quanto nos seja
possivel oferecerem as autoridades politicas e economicas, a nossa vida arrisca-se a ficar
bem depressa sem esperanca. E importante saber: eu posso sempre continuar a esperar,
ainda que pela minha vida ou pelo momento histérico que estou a viver aparentemente nao
tenha mais qualquer motivo para esperar. Sé a grande esperanca-certeza de que, nao
obstante todos os fracassos, a minha vida pessoal e a histéria no seu conjunto estao
conservadas no poder indestrutivel do Amor e, gragas a isso e por isso, possuem sentido e
importancia, s6 uma tal esperanca pode, naquele caso, dar ainda a coragem de agir e de
continuar. Certamente, ndo podemos « construir » o reino de Deus com as nossas forgas; o
que construimos permanece sempre reino do homem com todos os limites proprios da
natureza humana. O reino de Deus € um dom, e por isso mesmo € grande e belo,
constituindo a resposta a esperanca. Nem podemos — para usar a terminologia classica — «
merecer » 0 Céu com as nossas obras. Este é sempre mais do que aquilo que merecemos,
tal como o ser amados nunca € algo « merecido », mas um dom. Porém, com toda a nossa
consciéncia da « mais valia » do céu, permanece igualmente verdade que 0 nosso agir nao
é indiferente diante de Deus e, portanto, também ndo o € para o desenrolar da histéria.
Podemos abrir-nos nés mesmos e o mundo ao ingresso de Deus: da verdade, do amor e do



bem. E o que fizeram os santos que, como « colaboradores de Deus » contribuiram para a
salvagao do mundo (cf. 7 Cor 3,9; 1 Tes 3,2). Temos a possibilidade de livrar a nossa vida e
o mundo dos venenos e contaminagcées que poderiam destruir o presente e o futuro.
Podemos descobrir e manter limpas as fontes da criagéo e assim, juntamente com a criagao
que nos precede como dom recebido, fazer o que é justo conforme as suas intrinsecas
exigéncias e a sua finalidade. Isto conserva um sentido, mesmo quando, aparentemente,
ndo temos sucesso ou parecemos impotentes face a hegemonia de forgcas hostis. Assim, por
um lado, da nossa acgdo nasce esperanga para nos e para os outros; mas, a0 mesmo
tempo, € a grande esperancga apoiada nas promessas de Deus que, tanto nos momentos
bons como nos maus, nos da coragem e orienta 0 nosso agir.

36. Tal como o agir, também o sofrimento faz parte da existéncia humana. Este deriva, por
um lado, da nossa finitude e, por outro, do volume de culpa que se acumulou ao longo da
histéria e, mesmo actualmente, cresce de modo irreprimivel. Certamente é preciso fazer
tudo o possivel para diminuir o sofrimento: impedir, na medida do possivel, o sofrimento dos
inocentes; amenizar as dores; ajudar a superar os sofrimentos psiquicos. Todos estes sao
deveres tanto da justica como da caridade, que se inserem nas exigéncias fundamentais da
existéncia cristd e de cada vida verdadeiramente humana. Na luta contra a dor fisica
conseguiu-se realizar grandes progressos; mas o sofrimento dos inocentes e inclusive os
sofrimentos psiquicos aumentaram durante os Ultimos decénios. Devemos — € verdade —
fazer tudo por superar o sofrimento, mas elimina-lo completamente do mundo néo entra nas
nossas possibilidades, simplesmente porque ndo podemos desfazer-nos da nossa finitude e
porque nenhum de noés é capaz de eliminar o poder do mal, da culpa que — como
constatamos — é fonte continua de sofrimento. Isto sé Deus o poderia fazer: s6 um Deus que
pessoalmente entra na histéria fazendo-Se homem e sofre nela. N6s sabemos que este
Deus existe e que por isso este poder que « tira os pecados do mundo » (Jo 1,29) esta
presente no mundo. Com a fé na existéncia deste poder, surgiu na histéria a esperanga da
cura do mundo. Mas, trata-se precisamente de esperanga, e ndo ainda de cumprimento;
esperanga que nos da a coragem de nos colocarmos da parte do bem, inclusive onde a
realidade parece sem esperanca, cientes de que, olhando o desenrolar da histéria tal como
nos aparece exteriormente, o poder da culpa vai continuar uma presencga terrivel ainda no
futuro.

37. Voltemos ao nosso tema. Podemos procurar limitar o sofrimento e lutar contra ele, mas
nao podemos elimina-lo. Precisamente onde os homens, na tentativa de evitar qualquer
sofrimento, procuram esquivar-se de tudo o que poderia significar padecimento, onde
querem evitar a canseira e o sofrimento por causa da verdade, do amor, do bem,
descambam numa vida vazia, na qual provavelmente ja quase nao existe a dor, mas
experimenta-se muito mais a obscura sensacgao da falta de sentido e da soliddo. Nao € o
evitar o sofrimento, a fuga diante da dor, que cura o homem, mas a capacidade de aceitar a
tribulagdo e nela amadurecer, de encontrar o seu sentido através da unido com Cristo, que
sofreu com infinito amor. Neste contexto, desejo citar algumas frases de uma carta do martir
vietnamita Paulo Le-Bao-Thin (1 1857), onde é clara esta transformacdo do sofrimento
mediante a forca da esperanca que provém da fé. « Eu, Paulo, prisioneiro pelo nome de
Cristo, quero falar-vos das tribulagées que suporto cada dia, para que, inflamados no amor
de Deus, comigo louveis o Senhor, porque é eterna a sua misericérdia (Sal 136/135). Este



carcere é realmente a imagem do inferno eterno: além de suplicios de todo o género, tais
como algemas, grilhdes, cadeias de ferro, tenho de suportar o édio, as agressoes, calunias,
palavras indecorosas, repreensdes, maldades, juramentos falsos, e, além disso, as
angustias e a tristeza. Mas Deus, que outrora libertou os trés jovens da fornalha ardente,
esta sempre comigo e libertou-me destas tribulagcdes, convertendo-as em suave dogura,
porque é eterna a sua misericérdia. Imerso nestes tormentos, que costumam aterrorizar os
outros, pela graca de Deus sinto-me alegre e contente, porque nao estou sé, mas estou com
Cristo. [...] Como posso eu suportar este espectaculo, ao ver todos os dias os imperadores,
mandarins e seus guardas blasfemar o vosso santo nome, Senhor, que estais sentado sobre
os Querubins (cf. Sal 80/79, 2) e os Serafins? Vede como a vossas cruz é calcada aos pés
dos pagaos! Onde esta a vossa gléria? Ao ver tudo isto, sinto inflamar-se 0 meu coragéo no
vosso amor e prefiro ser dilacerado e morrer em testemunho da vossa infinita bondade.
Mostrai, Senhor, o vosso poder, salvai-me e amparai-me, para que na minha fraqueza se
manifeste a vossa forca e seja glorificada diante dos gentios [...] Ouvindo tudo isto,
carissimos irmaos, tende coragem e alegrai-vos, dai gracas eternamente a Deus, de quem
procedem todos os bens, bendizei comigo ao Senhor, porque é eterna a sua misericordia
[...] Escrevo todas estas coisas, para que estejam unidas a vossa e a minha fé. No meio da
tempestade, lango a ancora que me permitira subir até ao trono de Deus: a esperanga viva
que estd no meu coracao ».[28] Esta € uma carta do « inferno ». Nela se mostra todo o
horror de um campo de concentracdo, onde aos tormentos infligidos pelos tiranos se vem
juntar o desencadeamento do mal nas mesmas vitimas que, deste modo, se tornam novos
instrumentos da crueldade dos algozes. E uma carta do inferno, mas nela tem cumprimento
a palavra do Salmo: « Se subir aos céus, & Vos encontro, se descer aos infernos,
igualmente. [...] Se eu disser: “a0 menos as trevas me cobrirdo”, [...] nem sequer as trevas
serao bastante escuras para Vos, e a noite sera clara como o dia, tanto faz a luz como as
trevas » (S/139/138, 8-12; cf. também Sal 23//22, 4). Cristo desceu aos « infernos » ficando
assim perto de quem é nele langado, transformando para ele as trevas em luz. O sofrimento,
os tormentos continuam terriveis e quase insuportaveis. Surgiu, porém, a estrela da
esperanga, a ancora do coracao chega até o trono de Deus. Nao se desencadeia 0 mal no
homem, mas vence a luz: o sofrimento — sem deixar de o ser — torna-se, apesar de tudo,
canto de louvor.

38. A grandeza da humanidade determina-se essencialmente na relagdo com o sofrimento e
com quem sofre. Isto vale tanto para o individuo como para a sociedade. Uma sociedade
que nao consegue aceitar os que sofrem e ndo € capaz de contribuir, mediante a com-
paixdo, para fazer com que o sofrimento seja compartilhado e assumido mesmo
interiormente € uma sociedade cruel e desumana. A sociedade, porém, nao pode aceitar os
que sofrem e apoia-los no seu sofrimento, se os proprios individuos ndo sao capazes disso
mesmo; e, por outro lado, o individuo ndo pode aceitar o sofrimento do outro, se ele
pessoalmente ndo consegue encontrar no sofrimento um sentido, um caminho de
purificacdo e de amadurecimento, um caminho de esperanca. Aceitar o outro que sofre
significa, de facto, assumir de alguma forma o seu sofrimento, de tal modo que este se torna
também meu. Mas, precisamente porque agora se tornou sofrimento compartilhado, no qual
h& a presenca do outro, este sofrimento é penetrado pela luz do amor. A palavra latina con-
solatio, consolagdo, exprime isto mesmo de forma muito bela sugerindo um estar-com na
soliddo, que entado deixa der ser soliddo. Mas, a capacidade de aceitar o sofrimento por



amor do bem, da verdade e da justica € também constitutiva da grandeza da humanidade,
porque se, em definitiva, 0 meu bem-estar, a minha incolumidade é mais importante do que
a verdade e a justica, entdo vigora o dominio do mais forte; entdo reinam a violéncia e a
mentira. A verdade e a justica devem estar acima da minha comodidade e incolumidade
fisica, sendo a minha propria vida torna-se uma mentira. E, por fim, também o « sim » ao
amor é fonte de sofrimento, porque o amor exige sempre expropriacdes do meu eu, nas
quais me deixo podar e ferir. O amor ndo pode de modo algum existir sem esta renuncia
mesmo dolorosa a mim mesmo, sendo torna-se puro egoismo, anulando-se deste modo a si
proprio enquanto tal.

39. Sofrer com o outro, pelos outros; sofrer por amor da verdade e da justica; sofrer por
causa do amor e para se tornar uma pessoa que ama verdadeiramente: estes sao
elementos fundamentais de humanidade, o seu abandono destruiria 0 mesmo homem.
Entretanto levanta-se uma vez mais a questdo: somos capazes disto? O outro é
suficientemente importante, para que por ele eu me torne uma pessoa que sofre? Para mim,
a verdade é tao importante que compensa o sofrimento? A promessa do amor é assim tao
grande que justifigue o dom de mim mesmo? Na histéria da humanidade, cabe a fé crista
precisamente o mérito de ter suscitado no homem, de maneira nova € a uma nova
profundidade, a capacidade dos referidos modos de sofrer que sdo decisivos para a sua
humanidade. A fé cristd mostrou-nos que verdade, justica, amor nao sao simplesmente
ideais, mas realidades de imensa densidade. Com efeito, mostrou-nos que Deus — a
Verdade € o Amor em pessoa — quis sofrer por nés e connosco. Bernardo de Claraval
cunhou esta frase maravilhosa: Impassibilis est Deus, sed non incompassibilis [29] — Deus
nao pode padecer, mas pode-se compadecer. O homem tem para Deus um valor tao grande
que Ele mesmo Se fez homem para poder padecer com o0 homem, de modo muito real, na
carne e no sangue, como nos é demonstrado na narragdo da Paixao de Jesus. A partir de 14
entrou em todo o sofrimento humano alguém que partilha o sofrimento e a sua suportagao; a
partir de la se propaga em todo o sofrimento a con-solatio, a consolacao do amor solidario
de Deus, surgindo assim a estrela da esperanca. Certamente, nos nossos inumeros
sofrimentos e provas sempre temos necessidade também das nossas pequenas ou grandes
esperangcas — de uma visita amiga, da cura das feridas internas e externas, da solucao
positiva de uma crise, etc. Nas provagdes menores, estes tipos de esperanga podem mesmo
ser suficientes. Mas, nas provagbes verdadeiramente graves, quando tenho de assumir a
decisdo definitiva de antepor a verdade ao bem-estar, a carreira e a propriedade, a certeza
da verdadeira grande esperanga, de que falamos, faz-se necessaria. Para isto, precisamos
também de testemunhas, de martires, que se entregaram totalmente, para que no-lo
manifestem, dia apds dia. Temos necessidade deles para preferirmos, mesmo nas
pequenas alternativas do dia-a-dia, o bem a comodidade, sabendo que precisamente assim
vivemos a vida de verdade. Digamo-lo uma vez mais: a capacidade de sofrer por amor da
verdade € medida de humanidade. No entanto, esta capacidade de sofrer depende do
género e da grandeza da esperanca que trazemos dentro de ndés e sobre a qual
construimos. Os santos puderam percorrer 0 grande caminho do ser-homem no modo como
Cristo o percorreu antes de nés, porque estavam repletos da grande esperanca.

40. Gostaria de acrescentar ainda uma pequena observagédo, ndo sem importancia para os
acontecimentos de todos os dias. Fazia parte duma forma de devogédo — talvez menos



praticada hoje, mas nao vai ainda ha muito tempo que era bastante difundida — a ideia de
poder « oferecer » as pequenas canseiras da vida quotidiana, que nos ferem com frequéncia
como alfinetadas mais ou menos incbmodas, dando-lhes assim um sentido. Nesta devocao,
houve sem duvida coisas exageradas e talvez mesmo estranhas, mas € preciso interrogar-
se se nao havia de algum modo contido nela algo de essencial que poderia servir de ajuda.
O que significa « oferecer »? Estas pessoas estavam convencidas de poderem inserir no
grande com-padecer de Cristo as suas pequenas canseiras, que entravam assim, de algum
modo, a fazer parte do tesouro de compaixao de que o género humano necessita. Deste
modo, também as mesmas pequenas moléstias do dia-a-dia poderiam adquirir um sentido e
contribuir para a economia do bem, do amor entre os homens. Deveriamos talvez interrogar-
nos se verdadeiramente isto ndo poderia voltar a ser uma perspectiva sensata também para
nos.

lll. O Juizo como lugar de aprendizagem e de exercicio da esperanca

41. No grande Credo da Igreja, a parte central — que trata do mistério de Cristo a partir da
sua geragao eterna no Pai e do nascimento temporal da Virgem Maria, passando pela cruz e
a ressurreicao até ao seu retorno — conclui com as palavras: « ... de novo ha-de vir em sua
gléria, para julgar os vivos e os mortos ». J& desde os primeiros tempos, a perspectiva do
Juizo influenciou os cristaos até na sua prépria vida quotidiana enquanto critério segundo o
qual ordenar a vida presente, enquanto apelo a sua consciéncia e, a0 mesmo tempo,
enquanto esperancga na justica de Deus. A fé em Cristo nunca se limitou a olhar s6 para tras
nem sé para o alto, mas olhou sempre também para a frente para a hora da justica que o
Senhor repetidas vezes preanunciara. Este olhar para diante conferiu ao cristianismo a sua
importancia para o presente. Na configuracdo dos edificios sacros cristdos, que queriam
tornar visivel a vastidao histérica e cosmica da fé em Cristo, tornou-se habitual representar,
no lado oriental, o Senhor que volta como rei — a imagem da esperanga —, € no lado
ocidental, o Juizo final como imagem da responsabilidade pela nossa vida, uma
representacao que apontava e acompanhava precisamente os fiéis na sua caminhada diaria.
Na evolugdo da iconografia, porém, foise dando cada vez mais relevo ao aspecto
ameacador e luagubre do Juizo, que obviamente fascinava os artistas mais do que o
esplendor da esperanca que acabava, com frequéncia, excessivamente escondido por
debaixo da ameaga.

42. Na época moderna, o pensamento do Juizo final diluiu-se: a fé cristd € caracterizada e
orientada sobretudo para a salvacdo pessoal da alma; ao contrario, a reflexdo sobre a
histéria universal estd em grande parte dominada pela ideia do progresso. Todavia, o
conteudo fundamental da expectativa do Juizo ndo desapareceu pura e simplesmente.
Agora, porém, assume uma forma totalmente distinta. O ateismo dos séculos XIX e XX é, de
acordo com as suas raizes e finalidade, um moralismo: um protesto contra as injusticas do
mundo e da histéria universal. Um mundo, onde exista uma tal dimensao de injustica, de
sofrimento dos inocentes e de cinismo do poder, ndo pode ser a obra de um Deus bom. O
Deus que tivesse a responsabilidade de um mundo assim, ndo seria um Deus justo e menos
ainda um Deus bom. E em nome da moral que é preciso contestar este Deus. Visto que néo
hd um Deus que cria justica, parece que o proprio homem seja agora chamado a
estabelecer a justica. Se diante do sofrimento deste mundo o protesto contra Deus é



compreensivel, a pretensdo de a humanidade poder e dever fazer aquilo que nenhum Deus
faz nem é capaz de fazer, é presuncgosa e intrinsecamente néo verdadeira. Nao € por acaso
que desta premissa tenham resultado as maiores crueldades e violagdes da justica, mas
funda-se na falsidade intrinseca desta pretensdo. Um mundo que deve criar a justi¢ca por sua
conta, € um mundo sem esperanca. Nada e ninguém responde pelo sofrimento dos séculos.
Nada e ninguém garante que o cinismo do poder — independentemente do revestimento
ideoldgico sedutor com que se apresente — ndo continue a imperar no mundo. Foi assim que
os grandes pensadores da escola de Francoforte, Max Horkheimer e Teodoro W. Adorno,
criticaram tanto o ateismo como o teismo. Horkheimer excluiu radicalmente que se possa
encontrar qualquer substitutivo imanente para Deus, rejeitando porém, ao mesmo tempo, a
imagem do Deus bom e justo. Numa radicalizagdo extrema da proibicdo das imagens no
Antigo Testamento, ele fala da « nostalgia do totalmente Outro » que permanece inacessivel
— um grito do desejo dirigido a historia universal. Adorno também se ateve decididamente a
esta renuncia de toda a imagem que exclui, precisamente, também a « imagem » do Deus
que ama. Mas ele sempre sublinhou esta dialética « negativa », afirmando que a justica,
uma verdadeira justiga, requereria um mundo « onde nao s6 fosse anulado o sofrimento
presente, mas também revogado o0 que passou irrevogavelmente. ».[30] Isto, porém,
significaria — expresso em simbolos positivos e, portanto, para ele inadequados — que nao
pode haver justica sem ressurreicdo dos mortos e, concretamente, sem a sua ressurrei¢cao
corporal. Todavia uma tal perspectiva, comportaria « a ressurreicdo da carne, um dado que
para o idealismo, para o reino do espirito absoluto, é totalmente estranho ».[31]

43. Da rigorosa renuncia a qualquer imagem, que faz parte do primeiro Mandamento de
Deus (cf. Ex 20,4), também o cristdo pode e deve aprender sempre de novo. A verdade da
teologia negativa foi evidenciada pelo IV Concilio de Latrao, ao declarar explicitamente que,
por grande que seja a semelhanga verificada entre o Criador e a criatura, sempre maior é a
diferenca entre ambos.[32] Para o crente, no entanto, a rendncia a qualquer imagem nao
pode ir até ao ponto em que se devia deter, como gostariam Horkheimer e Adorno, no « néo
» a ambas as teses: ao teismo e ao ateismo. O mesmo Deus fez-Se uma « imagem »: em
Cristo que Se fez homem. N'Ele, o Crucificado, a negagcado de imagens erradas de Deus €&
levada ao extremo. Agora, Deus revela a sua Face precisamente na figura do servo sofredor
que partilha a condicdo do homem abandonado por Deus, tomando-a sobre si. Este sofredor
inocente tornou-se esperanga-certeza: Deus existe, e Deus sabe criar a justica de um modo
que nds ndo somos capazes de conceber mas que, pela fé, podemos intuir. Sim, existe a
ressurreicdo da carne.[33] Existe uma justica.[34] Existe a « revogacdo » do sofrimento
passado, a reparagdo que restabelece o direito. Por isso, a fé no Juizo final é,
primariamente, e sobretudo esperangca — aquela esperanga, cuja necessidade se tornou
evidente justamente nas convulsées dos ultimos séculos. Estou convencido de que a
questao da justica constitui o argumento essencial — em todo 0 caso o0 argumento mais forte
— a favor da fé na vida eterna. A necessidade meramente individual de uma satisfacao — que
nos é negada nesta vida — da imortalidade do amor que anelamos, é certamente um motivo
importante para crer que o homem seja feito para a eternidade; mas sé em conexdao com a
impossibilidade de a injustica da histéria ser a ultima palavra, é que se torna plenamente
convincente a necessidade do retorno de Cristo e da nova vida.



44. O protesto contra Deus em nome da justica ndo basta. Um mundo sem Deus é um
mundo sem esperanca (cf. Ef2,12). S6 Deus pode criar justica. E a fé da-nos a certeza: Ele
fa-lo. A imagem do Juizo final ndo & primariamente uma imagem aterradora, mas de
esperancga; a nosso ver, talvez mesmo a imagem decisiva da esperanca. Mas nao é
porventura também uma imagem assustadora? Eu diria: € uma imagem que apela a
responsabilidade. Portanto, uma imagem daquele susto acerca do qual, como diz Santo
Hilario que todo o nosso medo tem lugar no amor.[35] Deus € justica e cria justica. Tal € a
nossa consolagao e a nossa esperanca. Mas, na sua justica, Ele é conjuntamente também
graga. Isto podemos sabé-lo fixando o olhar em Cristo crucificado e ressuscitado. Ambas —
justica e graca — devem ser vistas na sua justa ligagéo interior. A graga ndo exclui a justica.
Nao muda a injustica em direito. Nao é uma esponja que apaga tudo, de modo que tudo
quanto se fez na terra termine por ter o mesmo valor. Contra um céu e uma graca deste tipo
protestou com razao, por exemplo, Dostoévskij no seu romance « Os irmdos Karamazov ».
No fim, no banquete, eterno, ndo se sentarao a mesa indistintamente os malvados junto com
as vitimas, como se nada tivesse acontecido. Aqui gostaria de citar um texto de Platao que
exprime um pressentimento do justo juizo que, em boa parte, permanece verdadeiro e
salutar também para o cristdo. Embora com imagens mitolégicas mas que apresentam com
uma evidéncia inequivoca a verdade, ele diz que, no fim, as almas estardo nuas diante do
juiz. Agora ja nao importa o que eram outrora na historia, mas sé aquilo que sédo de verdade.
« Agora [o juiz] tem diante de si talvez a alma de um [...] rei ou dominador, € nada vé de sao
nela. Encontra-a flagelada e cheia de cicatrizes resultantes de perjurio e injustica [...] e esta
tudo torto, cheio de mentira e orgulho, € nada esta direito, porque ela cresceu sem verdade.
E ele vé como a alma, por causa do arbitrio, exagero, arrogancia e leviandade no agir, se
encheu de emproamento e infamia. Diante de um tal espectaculo, ele envia-a imediatamente
para a prisdo, onde padecera os castigos merecidos [...]. As vezes, porém, ele vé diante de
si uma alma diferente, uma alma que levou uma vida piedosa e sincera [...], compraz-se com
ela e manda-a sem duvida para as ilhas dos bem-aventurados ».[36] Jesus, na parabola do
rico epuldao e do pobre Lazaro (cf. Lc 16,19-31), apresentou, para nossa adverténcia, a
imagem de uma tal alma devastada pela arrogancia e opuléncia, que criou, ela mesma, um
fosso intransponivel entre si e o pobre: o fosso do encerramento dentro dos prazeres
materiais; o fosso do esquecimento do outro, da incapacidade de amar, que se transforma
agora numa sede ardente e ja irremedidvel. Devemos aqui destacar que Jesus, nesta
parabola, ndo fala do destino definitivo depois do Juizo universal, mas retoma a concepg¢ao
do judaismo antigo de uma condigao intermédia entre morte e ressurreigcdo, um estado em
que falta ainda a ultima sentenca.

45. Esta ideia do judaismo antigo da condigdo intermédia inclui a opinido de que as almas
ndo se encontram simplesmente numa espécie de custddia proviséria, mas ja padecem um
castigo, como demonstra a parabola do rico epuldo, ou, ao contrario, gozam ja de formas
provisorias de bem-aventuranca. E, por ultimo, ndo falta a nogdo de que, neste estado,
sejam possiveis também purificacdes e curas, que tornam a alma madura para a comunhao
com Deus. A Igreja primitiva assumiu tais ideias, a partir das quais, se desenvolveu aos
poucos na Igreja ocidental a doutrina do purgatoério. Nao ha necessidade de examinar aqui
as complicadas vias historicas desta evolugdo; perguntemo-nos apenas de que se trata
realmente. Com a morte, a opgao de vida feita pelo homem torna-se definitiva; esta sua vida
esta diante do Juiz. A sua opcao, que tomou forma ao longo de toda a vida, pode ter



caracteres diversos. Pode haver pessoas que destruiram totalmente em si préprias o desejo
da verdade e a disponibilidade para o amor; pessoas nas quais tudo se tornou mentira;
pessoas que viveram para o 0dio e espezinharam o amor em si mesmas. Trata-se de uma
perspectiva terrivel, mas algumas figuras da nossa mesma histéria deixam entrever, de
forma assustadora, perfis deste género. Em tais individuos, ndo haveria nada de remediavel
e a destruicado do bem seria irrevogavel: € ja isto que se indica com a palavra inferno.[37]
Por outro lado, podem existir pessoas purissimas, que se deixaram penetrar inteiramente
por Deus e, consequentemente, estao totalmente abertas ao proximo — pessoas em quem a
comunhdo com Deus orienta desde ja todo o seu ser e cuja chegada a Deus apenas leva a
cumprimento aquilo que ja sdo.[38]

46. Mas, segundo a nossa experiéncia, nem um nem outro sdo o caso normal da existéncia
humana. Na maioria dos homens — como podemos supor — perdura no mais profundo da
sua esséncia uma derradeira abertura interior para a verdade, para o amor, para Deus. Nas
opcoes concretas da vida, porém, aquela é sepultada sob repetidos compromissos com o
mal: muita sujeira cobre a pureza, da qual, contudo, permanece a sede e que, apesar de
tudo, ressurge sempre de toda a abjeccao e continua presente na alma. O que acontece a
tais individuos quando comparecem diante do Juiz? Sera que todas as coisas imundas que
acumularam na sua vida se tornardo de repente irrelevantes? Ou acontecera algo de
diverso? Sao Paulo, na Primeira Carta aos Corintios, dd-nos uma ideia da distinta
repercussao do juizo de Deus sobre o homem, conforme as suas condicdes. Fa-lo com
imagens que, de alguma forma, querem exprimir o invisivel, mas sem as podermos
transformar em conceitos, pelo simples motivo de que nao nos é possivel entrever o mundo
além da morte nem possuimos qualquer experiéncia dele. Acerca da existéncia crista, Paulo
afirma antes de mais que esta construida sobre um fundamento comum: Jesus Cristo. Este
fundamento resiste. Se nele permanecermos firmes e sobre ele construirmos a nossa vida,
sabemos que este fundamento ndo nos pode ser tirado, nem mesmo na morte. E Paulo
continua: « Se alguém edifica sobre este fundamento com ouro, prata, pedras preciosas,
madeiras, feno ou palha, a obra de cada um ficard patente, pois o dia do Senhor a fara
conhecer. Pelo fogo sera revelada, e o fogo provara o que vale a obra de cada um. Se a
obra construida subsistir, 0 construtor recebera a paga. Se a obra de alguém se queimar,
sofrera a perda. Ele, porém, sera salvo, como que através do fogo » (3,12-15). Seja como
for, neste texto torna-se evidente que a salvagdo dos homens pode acontecer sob distintas
formas: algumas coisas edificadas podem queimar completamente; para alcancar a
salvacao, é preciso atravessar pessoalmente o « fogo » para se tornar definitivamente capaz
de Deus e poder sentar-se a mesa do banquete nupcial eterno.

47. Alguns tedlogos recentes sao de parecer que o fogo que simultaneamente queima e
salva € o proprio Cristo, o Juiz e Salvador. O encontro com Ele € o acto decisivo do Juizo.
Ante o seu olhar, funde-se toda a falsidade. E o encontro com Ele que, queimando-nos, nos
transforma e liberta para nos tornar verdadeiramente nés mesmos. As coisas edificadas
durante a vida podem entdo revelar-se palha seca, pura fanfarronice e desmoronar-se.
Porém, na dor deste encontro, em que o impuro e o nocivo do nosso ser se tornam
evidentes, estd a salvagado. O seu olhar, o toque do seu coragéo cura-nos através de uma
transformacao certamente dolorosa « como pelo fogo ». Contudo, € uma dor feliz, em que o
poder santo do seu amor nos penetra como chama, consentindo-nos no final sermos



totalmente nés mesmos e, por isso mesmo totalmente de Deus. Deste modo, torna-se
evidente também a compenetracdo entre justica e graga: o nosso modo de viver ndo é
irrelevante, mas a nossa sujeira ndo nos mancha para sempre, se a0 menos continuamos
inclinados para Cristo, para a verdade e para o amor. No fim de contas, esta sujeira ja foi
queimada na Paixdo de Cristo. No momento do Juizo, experimentamos e acolhemos este
prevalecer do seu amor sobre todo o mal no mundo e em nos. A dor do amor torna-se a
nossa salvagéo e a nossa alegria. E claro que a « duragdo » deste queimar que transforma
néo a podemos calcular com as medidas de cronometragem deste mundo. O « momento »
transformador deste encontro escapa a cronometragem terrena: é tempo do coragéo, tempo
da « passagem » a comunhdo com Deus no Corpo de Cristo.[39] O Juizo de Deus é
esperanga quer porque € justica, quer porque € graca. Se fosse somente graca que torna
irrelevante tudo o que é terreno, Deus ficar-nos-ia devedor da resposta a pergunta acerca da
justica — pergunta que se nos apresenta decisiva diante da histéria e do mesmo Deus. E, se
fosse pura justica, o Juizo em definitivo poderia ser para todos nés s6 motivo de temor. A
encarnacao de Deus em Cristo uniu de tal modo um a outra, o juizo a graca, que a justica
ficou estabelecida com firmeza: todos nés cuidamos da nossa salvacdo « com temor e
tremor » (Fil 2,12). Apesar de tudo, a graga permite-nos a todos nds esperar e caminhar
cheios de confianca ao encontro do Juiz que conhecemos como nosso « advogado »,
parakletos (cf. 1 Jo 2,1).

48. Ha ainda um motivo que deve ser mencionado aqui, porque € importante para a pratica
da esperanca cristd. No antigo judaismo, existe também a ideia de que se possa ajudar,
através da oracao, os defuntos no seu estado intermédio (cf. por exemplo, 2Mac 12,38-45:
obra do | século a.C.). A pratica correspondente foi adoptada pelos cristdos com grande
naturalidade e € comum a Igreja oriental e ocidental. O Oriente ndo conhece um sofrimento
purificador e expiatério das almas no « além », mas conhece diversos graus de bem-
aventuranca ou também de sofrimento na condicdo intermédia. As almas dos defuntos,
porém, pode ser dado « alivio e refrigério » mediante a Eucaristia, a oragéo e a esmola. O
facto de que o amor possa chegar até ao além, que seja possivel um mutuo dar e receber,
permanecendo ligados uns aos outros por vinculos de afecto para além das fronteiras da
morte, constituiu uma conviccdo fundamental do cristianismo através de todos os séculos e
ainda hoje permanece uma experiéncia reconfortante. Quem néo sentiria a necessidade de
fazer chegar aos seus entes queridos, que ja partiram para o além, um sinal de bondade, de
gratiddo ou mesmo de pedido de perdao? Aqui levantar-se-ia uma nova questdo: se 0 «
purgatério » consiste simplesmente em ser purificados pelo fogo no encontro com o Senhor,
Juiz e Salvador, como pode entdo intervir uma terceira pessoa ainda que particularmente
ligada a outra? Ao fazermos esta pergunta, deveremos dar-nos conta de que nenhum
homem é uma mdnada fechada em si mesma. As nossas vidas estdo em profunda
comunhao entre si; através de numerosas interacgdes, estdo concatenadas uma com a
outra. Ninguém vive s6. Ninguém peca sozinho. Ninguém se salva sozinho. Continuamente
entra na minha existéncia a vida dos outros: naquilo que penso, digo, faco e realizo. E, vice-
versa, a minha vida entra na dos outros: tanto para 0 mal como para o bem. Deste modo, a
minha intercessao pelo outro ndo é de forma alguma uma coisa que Ihe é estranha, uma
coisa exterior, nem mesmo apdés a morte. Na trama do ser, 0 meu agradecimento a ele, a
minha oracao por ele pode significar uma pequena etapa da sua purificacdo. E, para isso,
nao é preciso converter o tempo terreno no tempo de Deus: na comunhdo das almas fica



superado o simples tempo terreno. Nunca € tarde demais para tocar o coracdo do outro,
nem é jamais inutil. Assim se esclarece melhor um elemento importante do conceito cristéo
de esperanca. A nossa esperanca € sempre essencialmente também esperanca para os
outros; s6 assim € verdadeiramente esperanca também para mim.[40] Como cristdos, nao
basta perguntarmo-nos: como posso salvar-me a mim mesmo? Deveremos antes perguntar-
nos: o que posso fazer a fim de que os outros sejam salvos e nasga também para eles a
estrela da esperanca? Entao terei feito também o maximo pela minha salvagéo pessoal.

Maria, estrela da esperanca

49. Com um hino do século VIII/IX, portanto com mais de mil anos, a Igreja sauda Maria, a
Mae de Deus, como « estrela do mar »: Ave maris stella. A vida humana é um caminho.
Rumo a qual meta? Como achamos o itinerario a seguir? A vida é como uma viagem no mar
da historia, com frequéncia enevoada e tempestuosa, uma viagem na qual perscrutamos os
astros que nos indicam a rota. As verdadeiras estrelas da nossa vida sao as pessoas que
souberam viver com rectidao. Elas sao luzes de esperanca. Certamente, Jesus Cristo é a luz
por antonomasia, 0 sol erguido sobre todas as trevas da histéria. Mas, para chegar até Ele
precisamos também de luzes vizinhas, de pessoas que dao luz recebida da luz d'Ele e
oferecem, assim, orientagdo para a nossa travessia. E quem mais do que Maria poderia ser
para nos estrela de esperanga? Ela que, pelo seu « sim », abriu ao proprio Deus a porta do
nosso mundo; Ela que Se tornou a Arca da Aliancga viva, onde Deus Se fez carne, tornou-Se
um de nés e estabeleceu a sua tenda no meio de nés (cf. Jo 1,14).

50. Por isso, a Ela nos dirigimos: Santa Maria, Vés pertencieis aquelas almas humildes e
grandes de Israel que, como Simeéo, esperavam « a consolagao de Israel » (Lc 2,25) e,
como Ana, aguardavam a « libertagdo de Jerusalém » (Lc 2,38). V@s vivieis em intimo
contacto com as Sagradas Escrituras de Israel, que falavam da esperanca, da promessa
feita a Abrado e a sua descendéncia (cf. Lc 1,55). Assim, compreendemos o santo temor
que Vos invadiu, quando o anjo do Senhor entrou nos vossos aposentos e Vos disse que
darieis a luz Aquele que era a esperanca de Israel e o esperado do mundo. Por meio de
Vos, através do vosso « sim », a esperanca dos milénios havia de se tornar realidade,
entrar neste mundo e na sua histéria. Vés Vos inclinastes diante da grandeza desta
missao e dissestes « sim ». « Eis a escrava do Senhor, fagca-se em mim segundo a tua
palavra » (Lc 1,38). Quando, cheia de santa alegria, atravessastes apressadamente os
montes da Judeia para encontrar a vossa parente Isabel, tornastes-Vos a imagem da
futura Igreja, que no seu seio, leva a esperanga do mundo através dos montes da
histéria. Mas, a par da alegria que difundistes pelos séculos, com as palavras e com o
cantico do vosso Magnificat, conhecieis também as obscuras afirmagbes dos profetas
sobre o sofrimento do servo de Deus neste mundo. Sobre o nascimento no presépio de
Belém brilhou o esplendor dos anjos que traziam a boa nova aos pastores, mas, ao
mesmo tempo, a pobreza de Deus neste mundo era demasiado palpavel. O velho
Simeéo falou-Vos da espada que atravessaria o vosso coragao (cf. Lc 2,35), do sinal de
contradicdo que vosso Filho haveria de ser neste mundo. Depois, quando iniciou a
actividade publica de Jesus, tivestes de Vos pbér de lado, para que pudesse crescer a
nova familia, para cuja constituicdo Ele viera e que deveria desenvolver-se com a
contribuicdo daqueles que tivessem ouvido e observado a sua palavra (cf. Lc 11,27s).



Apesar de toda a grandeza e alegria do primeiro inicio da actividade de Jesus, Vés, ja na
Sinagoga de Nazaré, tivestes de experimentar a verdade da palavra sobre 0 « sinal de
contradi¢cao » (cf. Lc 4,28s). Assim, vistes o crescente poder da hostilidade e da rejeicao
que se ia progressivamente afirmando a volta de Jesus até a hora da cruz, quando
tivestes de ver o Salvador do mundo, o herdeiro de David, o Filho de Deus morrer como
um falido, exposto ao escarnio, entre os malfeitores. Acolhestes entdo a palavra: «
Mulher, eis ai o teu filho » (Jo 19,26). Da cruz, recebestes uma nova missao. A partir da
cruz ficastes mae de uma maneira nova: mae de todos aqueles que querem acreditar no
vosso Filho Jesus e segui-Lo. A espada da dor trespassou o vosso coragdo. Tinha
morrido a esperanca? Ficou o mundo definitivamente sem luz, a vida sem objectivo?
Naquela hora, provavelmente, no vosso intimo tereis ouvido novamente a palavra com
que o anjo tinha respondido ao vosso temor no instante da anunciacédo: « Nao temas,
Maria! » (Lc 1,30). Quantas vezes o Senhor, o vosso Filho, dissera a mesma coisa aos
seus discipulos: Nao temais! Na noite do Golgota, Vos ouvistes outra vez esta palavra.
Aos seus discipulos, antes da hora da traicao, Ele tinha dito: « Tende confianga! Eu venci
o mundo » (Jo 16,33). « Nao se turve o vosso coragao, nem se atemorize » (Jo 14,27). «
Nao temas, Maria! » Na hora de Nazaré, o anjo também Vos tinha dito: « O seu reinado
nao tera fim » (Lc 1,33). Teria talvez terminado antes de comecar? N&o; junto da cruz, na
base da palavra mesma de Jesus, VoOs tornastes-Vos mae dos crentes. Nesta fé que,
inclusive na escuridao do Sabado Santo, era certeza da esperanca, caminhastes para a
manha de Pascoa. A alegria da ressurreicdo tocou 0 vosso coragao e uniu-Vos de um
novo modo aos discipulos, destinados a tornar-se familia de Jesus mediante a fé. Assim
Vos estivestes no meio da comunidade dos crentes, que, nos dias apos a Ascenséo,
rezavam unanimemente pedindo o dom do Espirito Santo (cf. Act 1,14) e o receberam no
dia de Pentecostes. O « reino » de Jesus era diferente daquele que os homens tinham
podido imaginar. Este « reino » iniciava naquela hora e nunca mais teria fim. Assim, Vés
permaneceis no meio dos discipulos como a sua Mae, como Mae da esperanga. Santa
Maria, Mae de Deus, Mae nossa, ensinai-nos a crer, esperar € amar convosco. Indicai-
nos o caminho para o seu reino! Estrela do mar, brilhai sobre n6s e guiai-nos no nosso
caminho!

Dado em Roma, junto de Sao Pedro, no dia 30 de Novembro, festa de Santo André
Apdstolo, do ano 2007, terceiro de Pontificado.

BENEDICTUS PP. XVI

[1] Corpus Inscriptionum Latinarum, Vol. VI, n. 26003.

[2] Cf. Poemas dogmaticos, V, 53-54: PG 37, 428-429.



[3] Cf. Catecismo da Igreja Catdlica, nn. 1817-1821.

|ae

[4] Summa Theologiae, II-11*°, q. 4, a. 1.

[5] H. Késter em: ThWNT, VIII (1969) 585.

[6] De excessu fratris sui Satyri, |l, 47: CSEL 73, 274.

[7] Ibid., 11, 46: CSEL 73, 273.

[8] Cf. Ep. 130 Ad Probam 14, 25 — 15,28: CSEL 44, 68-73.
[9] Cf. Catecismo da Igreja Catdlica, n. 1025.

[10] Jean Giono, Les vraies richesses (1936) Préface, Paris 1992, pp. 18-20, em: Henry De
Lubac, Catholicisme. Aspects sociaux du dogme, Paris 1983, p. VII.

[11] Ep. 130 Ad Probam 13, 24: CSEL 44, 67.

[12] Sententiae lll, 118: CCL 6/2,215.

[13] Cf. ibid. Ill, 71: CCL 6/2, 107-108.

[14] Novum Organum |, 117.

[15] Cf. ibid., 1, 129.

[16] Cf. New Atlantis.

[17] Cit. em Werke IV, coordenado por W. Weischedel (1956), 777.

[18] E. KANT, Das Ende aller Dinge, cit. em Werke VI, coordenado por W. Weischedel
(1964), 190.

[19] Capitulos sobre a caridade, Centuria 1, cap. 1: PG 90, 965.
[20] Cf. ibid.: PG 90, 962-966.
[21] Conf. X. 43, 70: CSEL 33,279.

[22] Sermo 340, 3: PL 38, 1484; cf. F. Van der Meer, Augustinus der Seelsorger, (1951),
318.

[23] Sermo 339, 4: PL 38, 1481.

[24] Conf. X, 43,69: CSEL 33, 279.



[25] Cf. Catecismo da Igreja Catdlica, n. 2657.

[26] Cf. In 1 Joannis 4,6: PL 35, 2008s.

[27] Testemunhas da esperanga, Citta Nuova 2000, 156s.
[28] Breviario Romano, Oficio das Leituras, 24 de Novembro.
[29] Sermones in Cant., Serm. 26,5: PL 183, 906.

[30] Negative Dialektik (1966), Terceira parte, lll, 11, em: Gesammelte Schriften Vol. VI,
Frankfurt/Main 1973, 395.

[31] Ibid., Segunda parte, 207.

[32] DS 806.

[33] Cf. Catecismo da Igreja Catdlica, nn. 988-1004.

[34] Cf. ibid., n. 1040.

[35] Cf. Tractatus super Psalmos, Sal 127, 1-3: CSEL 22, 628-630.

[36] Gorgia, 525a-526c.

[37] Cf. Catecismo da Igreja Catdlica, nn. 1033-1037.

[38] Cf. ibid., nn. 1023-1029.

[39] Acerca do Purgatério, veja-se o Catecismo da Igreja Catdlica, nn. 1030-1032.

[40] Cf. Catecsimo da Igreja Catdlica, n. 1032.

Retirado de : http://www.paroquiapiedade.com.br




