
Carta Encíclica "SPE SALVI"  

Por Papa Bento XVI 

Fonte: Vaticano 

CARTA ENCÍCLICA 
SPE SALVI 

DO SUMO PONTÍFICE 
BENTO XVI 

AOS BISPOS 
AOS PRESBÍTEROS E AOS DIÁCONOS 

ÀS PESSOAS CONSAGRADAS 
E A TODOS OS FIÉIS LEIGOS 

SOBRE A ESPERANÇA CRISTÃ 

  

Introdução 

1. « SPE SALVI facti sumus » – é na esperança que fomos salvos: diz São Paulo aos 
Romanos e a nós também (Rm 8,24). A « redenção », a salvação, segundo a fé cristã, não é 
um simples dado de facto. A redenção é-nos oferecida no sentido que nos foi dada a 
esperança, uma esperança fidedigna, graças à qual podemos enfrentar o nosso tempo 
presente: o presente, ainda que custoso, pode ser vivido e aceite, se levar a uma meta e se 
pudermos estar seguros desta meta, se esta meta for tão grande que justifique a canseira do 
caminho. E imediatamente se levanta a questão: mas de que género é uma tal esperança 
para poder justificar a afirmação segundo a qual a partir dela, e simplesmente porque ela 
existe, nós fomos redimidos? E de que tipo de certeza se trata? 

A fé é esperança 

2. Antes de nos debruçarmos sobre estas questões, hoje particularmente sentidas, devemos 
escutar com um pouco mais de atenção o testemunho da Bíblia sobre a esperança. Esta é, 
de facto, uma palavra central da fé bíblica, a ponto de, em várias passagens, ser possível 
intercambiar os termos « fé » e « esperança ». Assim, a Carta aos Hebreus liga 
estreitamente a « plenitude da fé » (10,22) com a « imutável profissão da esperança » 
(10,23). De igual modo, quando a Primeira Carta de Pedro exorta os cristãos a estarem 
sempre prontos a responder a propósito do logos – o sentido e a razão – da sua esperança 
(3,15), « esperança » equivale a « fé ». Quão determinante se revelasse para a consciência 
dos primeiros cristãos o facto de terem recebido o dom de uma esperança fidedigna, 
manifesta-se também nos textos onde se compara a existência cristã com a vida anterior à 
fé ou com a situação dos adeptos de outras religiões. Paulo lembra aos Efésios que, antes 
do seu encontro com Cristo, estavam « sem esperança e sem Deus no mundo » (Ef 2,12). 
Naturalmente, ele sabe que eles tinham seguido deuses, que tiveram uma religião, mas os 
seus deuses revelaram-se discutíveis e, dos seus mitos contraditórios, não emanava 



qualquer esperança. Apesar de terem deuses, estavam « sem Deus » e, consequentemente, 
achavam-se num mundo tenebroso, perante um futuro obscuro. « In nihil ab nihilo quam cito 
recidimus » (No nada, do nada, quão cedo recaímos) [1] diz um epitáfio daquela época; 
palavras nas quais aparece, sem rodeios, aquilo a que Paulo alude. Ao mesmo tempo, diz 
aos Tessalonicenses: não deveis « entristecer-vos como os outros que não têm esperança » 
(1 Ts 4,13). Aparece aqui também como elemento distintivo dos cristãos o facto de estes 
terem um futuro: não é que conheçam em detalhe o que os espera, mas sabem em termos 
gerais que a sua vida não acaba no vazio. Somente quando o futuro é certo como realidade 
positiva, é que se torna vivível também o presente. Sendo assim, podemos agora dizer: o 
cristianismo não era apenas uma « boa nova », ou seja, uma comunicação de conteúdos até 
então ignorados. Em linguagem actual, dir-se-ia: a mensagem cristã não era só « informativa 
», mas « performativa ». Significa isto que o Evangelho não é apenas uma comunicação de 
realidades que se podem saber, mas uma comunicação que gera factos e muda a vida. A 
porta tenebrosa do tempo, do futuro, foi aberta de par em par. Quem tem esperança, vive 
diversamente; foi-lhe dada uma vida nova. 

3. Porém, agora coloca-se a questão: em que consiste esta esperança que, enquanto 
esperança, é « redenção »? Pois bem, o núcleo da resposta encontra-se no trecho da Carta 
aos Efésios já citado: os Efésios, antes do encontro com Cristo, estavam sem esperança, 
porque estavam « sem Deus no mundo ». Chegar a conhecer Deus, o verdadeiro Deus: isto 
significa receber esperança. A nós, que desde sempre convivemos com o conceito cristão 
de Deus e a ele nos habituamos, a posse duma tal esperança que provém do encontro real 
com este Deus quase nos passa despercebida. O exemplo de uma santa da nossa época 
pode, de certo modo, ajudar-nos a entender o que significa encontrar pela primeira vez e 
realmente este Deus. Refiro-me a Josefina Bakhita, uma africana canonizada pelo Papa 
João Paulo II. Nascera por volta de 1869 – ela mesma não sabia a data precisa – no Darfur, 
Sudão. Aos nove anos de idade foi raptada pelos traficantes de escravos, espancada 
barbaramente e vendida cinco vezes nos mercados do Sudão. Por último, acabou escrava 
ao serviço da mãe e da esposa de um general, onde era diariamente seviciada até ao 
sangue; resultado disso mesmo foram as 144 cicatrizes que lhe ficaram para toda a vida. 
Finalmente, em 1882, foi comprada por um comerciante italiano para o cônsul Callisto 
Legnani que, ante a avançada dos mahdistas, voltou para a Itália. Aqui, depois de « patrões 
» tão terríveis que a tiveram como sua propriedade até agora, Bakhita acabou por conhecer 
um « patrão » totalmente diferente – no dialecto veneziano que agora tinha aprendido, 
chamava « paron » ao Deus vivo, ao Deus de Jesus Cristo. Até então só tinha conhecido 
patrões que a desprezavam e maltratavam ou, na melhor das hipóteses, a consideravam 
uma escrava útil. Mas agora ouvia dizer que existe um « paron » acima de todos os patrões, 
o Senhor de todos os senhores, e que este Senhor é bom, a bondade em pessoa. Soube 
que este Senhor também a conhecia, tinha-a criado; mais ainda, amava-a. Também ela era 
amada, e precisamente pelo « Paron » supremo, diante do qual todos os outros patrões não 
passam de miseráveis servos. Ela era conhecida, amada e esperada. 

Mais ainda, este Patrão tinha enfrentado pessoalmente o destino de ser flagelado e agora 
estava à espera dela « à direita de Deus Pai ». Agora ela tinha « esperança »; já não aquela 
pequena esperança de achar patrões menos cruéis, mas a grande esperança: eu sou 
definitivamente amada e aconteça o que acontecer, eu sou esperada por este Amor. Assim 



a minha vida é boa. Mediante o conhecimento desta esperança, ela estava « redimida », já 
não se sentia escrava, mas uma livre filha de Deus. Entendia aquilo que Paulo queria dizer 
quando lembrava aos Efésios que, antes, estavam sem esperança e sem Deus no mundo: 
sem esperança porque sem Deus. Por isso, quando quiseram levá-la de novo para o Sudão, 
Bakhita negou-se; não estava disposta a deixar-se separar novamente do seu « Paron ». A 
9 de Janeiro de 1890, foi baptizada e crismada e recebeu a Sagrada Comunhão das mãos 
do Patriarca de Veneza. A 8 de Dezembro de 1896, em Verona, pronunciou os votos na 
Congregação das Irmãs Canossianas e desde então, a par dos serviços na sacristia e na 
portaria do convento, em várias viagens pela Itália procurou sobretudo incitar à missão: a 
libertação recebida através do encontro com o Deus de Jesus Cristo, sentia que devia 
estendê-la, tinha de ser dada também a outros, ao maior número possível de pessoas. A 
esperança, que nascera para ela e a « redimira », não podia guardá-la para si; esta 
esperança devia chegar a muitos, chegar a todos. 

O conceito de esperança baseada sobre a fé no Novo Testamento e na Igreja primitiva 

4. Antes de enfrentar a questão de saber se também para nós o encontro com aquele Deus 
que, em Cristo, nos mostrou a sua Face e abriu o seu Coração poderá ser « performativo » 
e não somente « informativo », ou seja, se poderá transformar a nossa vida a ponto de nos 
fazer sentir redimidos através da esperança que o mesmo exprime, voltemos de novo à 
Igreja primitiva. Não é difícil notar como a experiência da humilde escrava africana Bakhita 
foi também a experiência de muitas pessoas maltratadas e condenadas à escravidão no 
tempo do cristianismo nascente. O cristianismo não tinha trazido uma mensagem sócio-
revolucionária semelhante à de Espártaco que tinha fracassado após lutas cruentas. Jesus 
não era Espártaco, não era um guerreiro em luta por uma libertação política, como Barrabás 
ou Bar-Kochba. Aquilo que Jesus – Ele mesmo morto na cruz – tinha trazido era algo de 
totalmente distinto: o encontro com o Senhor de todos os senhores, o encontro com o Deus 
vivo e, deste modo, o encontro com uma esperança que era mais forte do que os 
sofrimentos da escravatura e, por isso mesmo, transformava a partir de dentro a vida e o 
mundo. A novidade do que tinha acontecido revela-se, com a máxima evidência, na Carta de 
São Paulo a Filémon. Trata-se de uma carta, muito pessoal, que Paulo escreve no cárcere e 
entrega ao escravo fugitivo Onésimo para o seu patrão – precisamente Filémon. É verdade, 
Paulo envia de novo o escravo para o seu patrão, de quem tinha fugido, e fá-lo não 
impondo, mas suplicando: « Venho pedir-te por Onésimo, meu filho, que gerei na prisão [...]. 
De novo to enviei e tu torna a recebê-lo, como às minhas entranhas [...]. Talvez ele se tenha 
apartado de ti por algum tempo, para que tu o recobrasses para sempre, não já como 
escravo, mas, em vez de escravo, como irmão muito amado » (Flm 10-16). Os homens que, 
segundo o próprio estado civil, se relacionam entre si como patrões e escravos, quando se 
tornaram membros da única Igreja passaram as ser entre si irmãos e irmãs – assim se 
tratavam os cristãos mutuamente. Em virtude do Baptismo, tinham sido regenerados, tinham 
bebido do mesmo Espírito e recebiam conjuntamente, um ao lado do outro, o Corpo do 
Senhor. Apesar de as estruturas externas permanecerem as mesmas, isto transformava a 
sociedade a partir de dentro. Se a Carta aos Hebreus diz que os cristãos não têm aqui neste 
mundo uma morada permanente, mas procuram a futura (cf. Heb 11, 13-14; Fil 3,20), isto 
não significa de modo algum adiar para uma perspectiva futura: a sociedade presente é 



reconhecida pelos cristãos como uma sociedade imprópria; eles pertencem a uma 
sociedade nova, rumo à qual caminham e que, na sua peregrinação, é antecipada. 

5. Devemos acrescentar ainda um outro ponto de vista. A Primeira Carta aos Coríntios 
(1,18-31) mostra-nos que uma grande parte dos primeiros cristãos pertencia às classes 
baixas da sociedade e, por isso mesmo, se sentia livre para a experiência da nova 
esperança, como constatámos no exemplo de Bakhita. Porém, já desde os começos, havia 
também conversões nas classes aristocráticas e cultas, visto que também estas viviam « 
sem esperança e sem Deus no mundo ». O mito tinha perdido a sua credibilidade; a religião 
romana de Estado tinha-se esclerosado em mero cerimonial, que se realizava 
escrupulosamente, mas reduzido já simplesmente a uma « religião política ». O racionalismo 
filosófico tinha relegado os deuses para o campo do irreal. O Divino era visto de variados 
modos nas forças cósmicas, mas um Deus a Quem se podia rezar não existia. Paulo ilustra, 
de forma absolutamente apropriada, a problemática essencial da religião de então, quando 
contrapõe à vida « segundo Cristo » uma vida sob o domínio dos « elementos do mundo » 
(Col 2,8). Nesta perspectiva, pode ser esclarecedor um texto de São Gregório Nazianzeno. 
Diz ele que, no momento em que os magos guiados pela estrela adoraram Cristo, o novo rei, 
deu-se por encerrada a astrologia, pois agora as estrelas giram segundo a órbita 
determinada por Cristo [2] De facto, nesta cena fica invertida a concepção do mundo de 
então, que hoje, de um modo distinto, aparece de novo florescente. Não são os elementos 
do cosmo, as leis da matéria que, no fim das contas, governam o mundo e o homem, mas é 
um Deus pessoal que governa as estrelas, ou seja, o universo; as leis da matéria e da 
evolução não são a última instância, mas razão, vontade, amor: uma Pessoa. E se 
conhecemos esta Pessoa e Ela nos conhece, então verdadeiramente o poder inexorável dos 
elementos materiais deixa de ser a última instância; deixámos de ser escravos do universo e 
das suas leis, então somos livres. Tal consciência impeliu na antiguidade os ânimos sinceros 
a indagar. O céu não está vazio. A vida não é um simples produto das leis e da casualidade 
da matéria, mas em tudo e, contemporaneamente, acima de tudo há uma vontade pessoal, 
há um Espírito que em Jesus Se revelou como Amor.[3] 

6. Os sarcófagos dos primórdios do cristianismo ilustram visivelmente esta concepção (com 
a morte diante dos olhos a questão do significado da vida torna-se inevitável). A figura de 
Cristo é interpretada, nos antigos sarcófagos, sobretudo através de duas imagens: a do 
filósofo e a do pastor. Em geral, por filosofia não se entendia então uma difícil disciplina 
académica, tal como ela se apresenta hoje. O filósofo era antes aquele que sabia ensinar a 
arte essencial: a arte de ser rectamente homem, a arte de viver e de morrer. Certamente, já 
há muito tempo que os homens se tinham apercebido de que boa parte dos que circulavam 
como filósofos, como mestres de vida, não passavam de charlatães que com suas palavras 
granjeavam dinheiro, enquanto sobre a verdadeira vida nada tinham a dizer. Isto era mais 
uma razão para se procurar o verdadeiro filósofo que soubesse realmente indicar o itinerário 
da vida. Quase ao fim do século terceiro, encontramos pela primeira vez em Roma, no 
sarcófago de um menino e no contexto da ressurreição de Lázaro, a figura de Cristo como o 
verdadeiro filósofo que, numa mão, segura o Evangelho e, na outra, o bastão do viandante, 
próprio do filósofo. Com este bastão, Ele vence a morte; o Evangelho traz a verdade que os 
filósofos peregrinos tinham buscado em vão. Nesta imagem, que sucessivamente por um 
longo período havia de perdurar na arte dos sarcófagos, torna-se evidente aquilo que tanto 



as pessoas cultas como as simples encontravam em Cristo: Ele diz-nos quem é na realidade 
o homem e o que ele deve fazer para ser verdadeiramente homem. Ele indica-nos o 
caminho, e este caminho é a verdade. Ele mesmo é simultaneamente um e outra, sendo por 
isso também a vida de que todos nós andamos à procura. Ele indica ainda o caminho para 
além da morte; só quem tem a possibilidade de fazer isto é um verdadeiro mestre de vida. O 
mesmo se torna visível na imagem do pastor. Tal como sucedia com a representação do 
filósofo, assim também na figura do pastor a Igreja primitiva podia apelar-se a modelos 
existentes da arte romana. Nesta, o pastor era, em geral, expressão do sonho de uma vida 
serena e simples de que as pessoas, na confusão da grande cidade, sentiam saudade. 
Agora a imagem era lida no âmbito de um novo cenário que lhe conferia um conteúdo mais 
profundo: « O Senhor é meu pastor, nada me falta [...] Mesmo que atravesse vales 
sombrios, nenhum mal temerei, porque estais comigo » (Sal 23[22], 1.4). O verdadeiro 
pastor é Aquele que conhece também o caminho que passa pelo vale da morte; Aquele que, 
mesmo na estrada da derradeira solidão, onde ninguém me pode acompanhar, caminha 
comigo servindo-me de guia ao atravessá-la: Ele mesmo percorreu esta estrada, desceu ao 
reino da morte, venceu-a e voltou para nos acompanhar a nós agora e nos dar a certeza de 
que, juntamente com Ele, acha-se uma passagem. A certeza de que existe Aquele que, 
mesmo na morte, me acompanha e com o seu « bastão e o seu cajado me conforta », de 
modo que « não devo temer nenhum mal » (cf. Sal 23[22],4): esta era a nova « esperança » 
que surgia na vida dos crentes. 

7. Devemos voltar, uma vez mais, ao Novo Testamento. No décimo primeiro capítulo da 
Carta aos Hebreus (v. 1), encontra-se, por assim dizer, uma certa definição da fé que 
entrelaça estreitamente esta virtude com a esperança. À volta da palavra central desta frase 
começou a gerar-se desde a Reforma, uma discussão entre os exegetas, mas que parece 
hoje encaminhar-se para uma interpretação comum. Por enquanto, deixo o termo em 
questão sem traduzir. A frase soa, pois, assim: « A fé é hypostasis das coisas que se 
esperam; prova das coisas que não se vêem ». Para os Padres e para os teólogos da Idade 
Média era claro que a palavra grega hypostasis devia ser traduzida em latim pelo termo 
substantia. De facto, a tradução latina do texto, feita na Igreja antiga, diz: « Est autem fides 
sperandarum substantia rerum, argumentum non apparentium – a fé é a “substância” das 
coisas que se esperam; a prova das coisas que não se vêem ». Tomás de Aquino,[4] 
servindo-se da terminologia da tradição filosófica em que se encontra, explica: a fé é um « 
habitus », ou seja, uma predisposição constante do espírito, em virtude do qual a vida eterna 
tem início em nós e a razão é levada a consentir naquilo que não vê. Deste modo, o 
conceito de « substância » é modificado para significar que pela fé, de forma incoativa – 
poderíamos dizer « em gérmen » e portanto segundo a « substância » – já estão presentes 
em nós as coisas que se esperam: a totalidade, a vida verdadeira. E precisamente porque a 
coisa em si já está presente, esta presença daquilo que há-de vir cria também certeza: esta 
« coisa » que deve vir ainda não é visível no mundo externo (não « aparece »), mas pelo 
facto de a trazermos, como realidade incoativa e dinâmica dentro de nós, surge já agora 
uma certa percepção dela. Para Lutero, que não nutria muita simpatia pela Carta aos 
Hebreus em si própria, o conceito de « substância », no contexto da sua visão da fé, nada 
significava. Por isso, interpretou o termo hipóstase/substância não no sentido objectivo (de 
realidade presente em nós), mas no subjectivo, isto é, como expressão de uma atitude 
interior e, consequentemente, teve naturalmente de entender também o termo argumentum 



como uma disposição do sujeito. No século XX, esta interpretação impôs-se também na 
exegese católica – pelo menos na Alemanha – de modo que a tradução ecuménica em 
alemão do Novo Testamento, aprovada pelos Bispos diz: « Glaube aber ist: Feststehen in 
dem, was man erhofft, Überzeugtsein von dem, was man nicht sieht » (fé é: permanecer 
firmes naquilo que se espera, estar convencidos daquilo que não se vê). Em si mesmo, isto 
não está errado; mas não é o sentido do texto, porque o termo grego usado (elenchos) não 
tem o valor subjectivo de « convicção », mas o valor objectivo de « prova ». Com razão, 
pois, a recente exegese protestante chegou a uma convicção diversa: « Agora, porém, já 
não restam dúvidas de que esta interpretação protestante, tida como clássica, é 
insustentável ».[5] A fé não é só uma inclinação da pessoa para realidades que hão-de vir, 
mas estão ainda totalmente ausentes; ela dá-nos algo. Dá-nos já agora algo da realidade 
esperada, e esta realidade presente constitui para nós uma « prova » das coisas que ainda 
não se vêem. Ela atrai o futuro para dentro do presente, de modo que aquele já não é o puro 
« ainda-não ». O facto de este futuro existir, muda o presente; o presente é tocado pela 
realidade futura, e assim as coisas futuras derramam-se naquelas presentes e as presentes 
nas futuras. 

8. Esta explicação fica ainda mais reforçada e aplicada à vida concreta, se considerarmos o 
versículo 34 do décimo capítulo da Carta aos Hebreus que, sob o aspecto da língua e do 
conteúdo, tem a ver com esta definição de uma fé perpassada de esperança e prepara-a. 
No texto, o autor fala aos crentes que viveram a experiência da perseguição, dizendo-lhes: « 
Não só vos compadecestes dos encarcerados, mas aceitastes com alegria a confiscação 
dos vossos bens (hyparchonton – Vg: bonorum), sabendo que possuís uma riqueza melhor 
(hyparxin – Vg: substantiam) e imperecível ». Hyparchonta são as propriedades, aquilo que 
na vida terrena constitui a sustentação, precisamente a base, a « substância » da qual se 
necessita para viver. Esta « substância », a segurança normal para a vida, foi tirada aos 
cristãos durante a perseguição. Eles suportaram-no, porque em todo o caso consideravam 
transcurável esta substância material. Podiam prescindir dela, porque tinham achado uma « 
base » melhor para a sua existência – uma base que permanece e que ninguém lhes pode 
tirar. Não é possível deixar de ver a ligação existente entre estas duas espécies de « 
substância », entre a sustentação ou base material e a afirmação da fé como « base », 
como « substância » que permanece. A fé confere à vida uma nova base, um novo 
fundamento, sobre o qual o homem se pode apoiar, e consequentemente, o fundamento 
habitual, ou seja a confiança na riqueza material, relativiza-se. Cria-se uma nova liberdade 
diante deste fundamento da vida que só aparentemente é capaz de sustentar, embora o seu 
significado normal não seja certamente negado com isso. Esta nova liberdade, a consciência 
da nova « substância » que nos foi dada, ficou patente no martírio, quando as pessoas se 
opuseram à prepotência da ideologia e dos seus órgãos políticos e, com a sua morte, 
renovaram o mundo. Mas não é só no martírio... Aquela manifestou-se sobretudo nas 
grandes renúncias a começar dos monges da antiguidade até Francisco de Assis e às 
pessoas do nosso tempo que, nos Institutos e Movimentos religiosos actuais, deixaram tudo 
para levar aos homens a fé e o amor de Cristo, para ajudar as pessoas que sofrem no corpo 
e na alma. Aqui a nova « substância » confirmou-se realmente como « substância »: da 
esperança destas pessoas tocadas por Cristo brotou esperança para outros que viviam na 
escuridão e sem esperança. Ficou demonstrado que esta nova vida possui realmente « 
substância » e é « substância » que suscita vida para os outros. Para nós, que vemos tais 



figuras, este seu actuar e viver é, de facto, uma « prova » de que as coisas futuras, ou seja, 
a promessa de Cristo não é uma realidade apenas esperada, mas uma verdadeira presença: 
Ele é realmente o « filósofo » e o « pastor » que nos indica o que seja e onde está a vida. 

9. Para compreender mais profundamente esta reflexão sobre as duas espécies de 
substâncias - hypostasis e hyparchonta – e sobre as duas maneiras de viver que com elas 
se exprimem, devemos reflectir ainda brevemente sobre duas palavras referentes ao 
assunto, que se encontram no décimo capítulo da Carta aos Hebreus. Trata-se das palavras 
hypomone (10,36) e hypostole (10,39). Hypomone traduz-se normalmente por « paciência », 
perseverança, constância. Este saber esperar, suportando pacientemente as provas, é 
necessário para o crente poder « obter as coisas prometidas » (cf. 10,36). Na religiosidade 
do antigo judaísmo, esta palavra era usada expressamente para a espera de Deus, 
característica de Israel, para este perseverar na fidelidade a Deus, na base da certeza da 
Aliança, num mundo que contradiz a Deus. Sendo assim, a palavra indica uma esperança 
vivida, uma vida baseada na certeza da esperança. No Novo Testamento, esta espera de 
Deus, este estar da parte de Deus assume um novo significado: é que em Cristo, Deus 
manifestou-Se. Comunicou-nos já a « substância » das coisas futuras, e assim a espera de 
Deus adquire uma nova certeza. É espera das coisas futuras a partir de um dom já presente. 
É espera – na presença de Cristo, isto é, com Cristo presente – que se completa no seu 
Corpo, na perspectiva da sua vinda definitiva. Diversamente com hypostole, exprime-se o 
esquivar-se de alguém que não ousa dizer, abertamente e com franqueza, a verdade talvez 
perigosa. Este dissimular por espírito de temor diante dos homens, conduz à « perdição » 
(Heb 10,39). Pois, « Deus não nos deu um espírito de timidez, mas de fortaleza, amor e 
sabedoria », lê-se na Segunda Carta a Timóteo (1,7) caracterizando assim, com uma bela 
expressão, a atitude fundamental do cristão. 

A vida eterna – o que é? 

10. Até agora estivemos a falar da fé e da esperança no Novo Testamento e nos inícios do 
cristianismo, mas deixando sempre claro que não se tratava apenas do passado; toda a 
reflexão feita tem a ver com a vida e a morte do homem em geral e, portanto, interessa-nos 
também a nós, aqui e agora. Chegou o momento, porém, de nos colocarmos explicitamente 
a questão: para nós, hoje a fé cristã é também uma esperança que transforma e sustenta a 
nossa vida? Para nós aquela é « performativa » – uma mensagem que plasma de modo 
novo a mesma vida – ou é simplesmente « informação » que, entretanto, pusemos de lado 
porque nos parece superada por informações mais recentes? Na busca de uma resposta, 
desejo partir da forma clássica do diálogo, usado no rito do Baptismo, para exprimir o 
acolhimento do recém-nascido na comunidade dos crentes e o seu renascimento em Cristo. 
O sacerdote perguntava, antes de mais nada, qual era o nome que os pais tinham escolhido 
para a criança, e prosseguia: « O que é que pedis à Igreja? ». Resposta: « A fé ». « E o que 
é que vos dá a fé? ». « A vida eterna ». Como vemos por este diálogo, os pais pediam para 
a criança o acesso à fé, a comunhão com os crentes, porque viam na fé a chave para a « 
vida eterna ». Com efeito hoje, como sempre, é disto que se trata no Baptismo, quando nos 
tornamos cristãos: é não somente um acto de socialização no âmbito da comunidade, nem 
simplesmente de acolhimento na Igreja. Os pais esperam algo mais para o baptizando: 
esperam que a fé – de que faz parte a corporeidade da Igreja e dos seus sacramentos – lhe 



dê a vida, a vida eterna. Fé é substância da esperança. Aqui, porém, surge a pergunta: 
Queremos nós realmente isto: viver eternamente? Hoje, muitas pessoas rejeitam a fé, talvez 
simplesmente porque a vida eterna não lhes parece uma coisa desejável. Não querem de 
modo algum a vida eterna, mas a presente; antes, a fé na vida eterna parece, para tal fim, 
um obstáculo. Continuar a viver eternamente – sem fim – parece mais uma condenação do 
que um dom. Certamente a morte queria-se adiá-la o mais possível. Mas, viver sempre, sem 
um termo, acabaria por ser fastidioso e, em última análise, insuportável. É isto precisamente 
que diz, por exemplo, o Padre da Igreja Ambrósio na sua elegia pelo irmão defunto Sátiro: « 
Sem dúvida, a morte não fazia parte da natureza, mas tornou-se natural; porque Deus não 
instituiu a morte ao princípio, mas deu-a como remédio. Condenada pelo pecado a um 
trabalho contínuo e a lamentações insuportáveis, a vida dos homens começou a ser 
miserável. Deus teve de pôr fim a estes males, para que a morte restituísse o que a vida 
tinha perdido. Com efeito, a imortalidade seria mais penosa que benéfica, se não fosse 
promovida pela graça ».[6] Antes, Ambrósio tinha dito: « Não devemos chorar a morte, que é 
a causa de salvação universal »[7]. 

11. Independentemente do que Santo Ambrósio quisesse dizer precisamente com estas 
palavras, é certo que a eliminação da morte ou mesmo o seu adiamento quase ilimitado, 
deixaria a terra e a humanidade numa condição impossível e nem mesmo prestaria um 
benefício ao indivíduo. Obviamente há uma contradição na nossa atitude, que evoca um 
conflito interior da nossa mesma existência. Por um lado, não queremos morrer; sobretudo 
quem nos ama não quer que morramos. Mas, por outro, também não desejamos continuar a 
existir ilimitadamente, nem a terra foi criada com esta perspectiva. Então, o que é que 
queremos na realidade? Este paradoxo da nossa própria conduta suscita uma questão mais 
profunda: o que é, na verdade, a « vida »? E o que significa realmente « eternidade »? Há 
momentos em que de repente temos a sua percepção: sim, isto seria precisamente a « vida 
» verdadeira, assim deveria ser. Em comparação, aquilo que no dia-a-dia chamamos « vida 
», na verdade não o é. Agostinho, na sua extensa carta sobre a oração, dirigida a Proba – 
uma viúva romana rica e mãe de três cônsules –, escreve: no fundo, queremos uma só 
coisa, « a vida bem-aventurada », a vida que é simplesmente vida, pura « felicidade ». No 
fim de contas, nada mais pedimos na oração. Só para ela caminhamos; só disto se trata. 
Porém, depois Agostinho diz também: se considerarmos melhor, no fundo não sabemos 
realmente o que desejamos, o que propriamente queremos. Não conhecemos de modo 
algum esta realidade; mesmo naqueles momentos em que pensamos tocá-la, não a 
alcançamos realmente. « Não sabemos o que convém pedir » – confessa ele citando São 
Paulo (Rm 8,26). Sabemos apenas que não é isto. Porém, no facto de não saber sabemos 
que esta realidade deve existir. « Há em nós, por assim dizer, uma douta ignorância » (docta 
ignorantia) – escreve ele. Não sabemos realmente o que queremos; não conhecemos esta « 
vida verdadeira »; e, no entanto, sabemos que deve existir algo que não conhecemos e para 
isso nos sentimos impelidos.[8] 

12. Penso que Agostinho descreve aqui, de modo muito preciso e sempre válido, a situação 
essencial do homem, uma situação donde provêm todas as suas contradições e as suas 
esperanças. De certo modo, desejamos a própria vida, a vida verdadeira, que depois não 
seja tocada sequer pela morte; mas, ao mesmo tempo, não conhecemos aquilo para que 
nos sentimos impelidos. Não podemos deixar de tender para isto e, no entanto, sabemos 



que tudo quanto podemos experimentar ou realizar não é aquilo por que anelamos. Esta « 
coisa » desconhecida é a verdadeira « esperança » que nos impele e o facto de nos ser 
desconhecida é, ao mesmo tempo, a causa de todas as ansiedades como também de todos 
os ímpetos positivos ou destruidores para o mundo autêntico e o homem verdadeiro. A 
palavra « vida eterna » procura dar um nome a esta desconhecida realidade conhecida. 
Necessariamente é uma expressão insuficiente, que cria confusão. Com efeito, « eterno » 
suscita em nós a ideia do interminável, e isto nos amedronta; « vida », faz-nos pensar na 
existência por nós conhecida, que amamos e não queremos perder, mas que, 
frequentemente, nos reserva mais canseiras que satisfações, de tal maneira que se por um 
lado a desejamos, por outro não a queremos. A única possibilidade que temos é procurar 
sair, com o pensamento, da temporalidade de que somos prisioneiros e, de alguma forma, 
conjecturar que a eternidade não seja uma sucessão contínua de dias do calendário, mas 
algo parecido com o instante repleto de satisfação, onde a totalidade nos abraça e nós 
abraçamos a totalidade. Seria o instante de mergulhar no oceano do amor infinito, no qual o 
tempo – o antes e o depois – já não existe. Podemos somente procurar pensar que este 
instante é a vida em sentido pleno, um incessante mergulhar na vastidão do ser, ao mesmo 
tempo que ficamos simplesmente inundados pela alegria. Assim o exprime Jesus, no 
Evangelho de João: « Eu hei-de ver-vos de novo; e o vosso coração alegrar-se-á e ninguém 
vos poderá tirar a vossa alegria » (16,22). Devemos olhar neste sentido, se quisermos 
entender o que visa a esperança cristã, o que esperamos da fé, do nosso estar com 
Cristo.[9] 

A esperança cristã é individualista? 

13. Ao longo da sua história, os cristãos procuraram traduzir este saber, que desconhece, 
em figuras ilustrativas, explanando imagens do « céu » que ficam sempre aquém daquilo 
que conhecemos precisamente só por negação, através de um não-conhecimento. Todas 
estas tentativas de representação da esperança deram a muitos, no decorrer dos séculos, a 
coragem de viverem segundo a fé e, assim, abandonarem inclusivamente os seus « 
hyparchonta », os bens materiais para a sua existência. O autor da Carta aos Hebreus, no 
décimo primeiro capítulo, traçou, por assim dizer, uma história daqueles que vivem na 
esperança e da sua condição de caminhantes, uma história que desde Abel chega até à sua 
época. Contra este tipo de esperança acendeu-se, na idade moderna, uma crítica sempre 
mais dura: tratar-se-ia de puro individualismo, que teria abandonado o mundo à sua miséria 
indo refugiar-se numa salvação eterna puramente privada. Henry de Lubac, na introdução à 
sua obra fundamental « Catholicisme. Aspects sociaux du dogme », recolheu algumas vozes 
características deste tipo, uma das quais merece ser citada: « Será que encontrei a alegria? 
Não... Encontrei a minha alegria. O que é algo terrivelmente diferente... A alegria de Jesus 
pode ser individual. Pode pertencer a uma só pessoa, e esta está salva. Está em paz... 
agora e para sempre, mas ela só. Esta solidão na alegria não a perturba. Pelo contrário: ela 
sente-se precisamente a eleita! Na sua bem-aventurança, atravessa as batalhas com uma 
rosa na mão ».[10] 

14. A este respeito, Henry de Lubac, baseando-se na teologia dos Padres em toda a sua 
amplidão, pôde demonstrar que a salvação foi sempre considerada como uma realidade 
comunitária. A mesma Carta aos Hebreus fala de uma « cidade » (cf. 11,10.16; 12,22; 



13,14) e, portanto, de uma salvação comunitária. Coerentemente, o pecado é entendido 
pelos Padres como destruição da unidade do género humano, como fragmentação e divisão. 
Babel, o lugar da confusão das línguas e da separação, apresenta-se como expressão 
daquilo que é radicalmente o pecado. Deste modo, a « redenção » aparece precisamente 
como a restauração da unidade, onde nos encontramos novamente juntos numa união que 
se delínea na comunidade mundial dos crentes. Não é necessário ocuparmo-nos aqui de 
todos os textos, onde transparece o carácter comunitário da esperança. Retomemos a Carta 
a Proba em que Agostinho tenta ilustrar um pouco esta desconhecida realidade conhecida 
de que andamos à procura. O seu ponto de partida é simplesmente a expressão « vida bem-
aventurada [feliz] ». Em seguida cita o Salmo 144 (143), 15: « Feliz o povo cujo Deus é o 
Senhor ». E continua: « Para poder formar parte deste povo e [...] viver eternamente com 
Ele, recordemos que “o fim dos mandamentos é promover a caridade, que procede de um 
coração puro, de uma consciência recta e de uma fé sincera” (1 Tm 1,5) ».[11] Esta vida 
verdadeira, para a qual sempre tendemos, depende do facto de se estar na união existencial 
com um « povo » e pode realizar-se para cada pessoa somente no âmbito deste « nós ». 
Aquela pressupõe, precisamente, o êxodo da prisão do próprio « eu », pois só na abertura 
deste sujeito universal é que se abre também o olhar para a fonte da alegria, para o amor 
em pessoa, para Deus. 

15. Esta visão da « vida bem-aventurada » orientada para a comunidade visa, certamente, 
algo que está para além do mundo presente, mas é precisamente deste modo que ela tem a 
ver também com a edificação do mundo – segundo formas muito distintas, conforme o 
contexto histórico e as possibilidades por ele oferecidas ou excluídas. No tempo de 
Agostinho, quando a irrupção de novos povos ameaçava aquela coesão do mundo que dava 
uma certa garantia de direito e de vida numa comunidade jurídica, tratava-se de fortalecer os 
fundamentos realmente basilares desta comunidade de vida e de paz, para poder sobreviver 
no meio da transformação do mundo. Deixando de lado outros casos, procuremos lançar um 
olhar sobre um momento da Idade Média, emblemático sob determinados aspectos. Na 
consciência comum, os mosteiros eram vistos como os lugares da fuga do mundo (« 
contemptus mundi ») e do subtrair-se à responsabilidade pelo mundo na procura da 
salvação privada. Bernardo de Claraval, que, com a sua Ordem reformada, trouxe uma 
multidão de jovens para os mosteiros, tinha a este respeito uma visão muito distinta. Na sua 
opinião, os monges desempenham uma tarefa para bem de toda a Igreja e, por conseguinte, 
também de todo o mundo. Com muitas imagens, ele ilustra a responsabilidade dos monges 
pelo organismo inteiro da Igreja, antes, pela humanidade; aplica a eles esta frase do 
Pseudo-Rufino: « O género humano vive graças a poucos; se estes não existissem, o 
mundo pereceria... ».[12] Os contemplativos (contemplantes) devem tornar-se trabalhadores 
agrícolas (laborantes) – diz ele. A nobreza do trabalho, que o cristianismo herdou do 
judaísmo, estava patente nas regras monásticas de Agostinho e de Bento. Bernardo retoma 
este conceito. Os jovens nobres que afluíam aos seus mosteiros deviam submeter-se ao 
trabalho manual. É verdade que Bernardo diz explicitamente que nem mesmo o mosteiro 
pode restabelecer o Paraíso; mas defende que aquele deve, como lugar de amanho manual 
e espiritual, preparar o novo Paraíso. O terreno bravio de um bosque torna-se fértil, 
precisamente quando, ao mesmo tempo, se deitam abaixo as árvores da soberba, se extirpa 
o que de bravio cresce nas almas e se prepara assim o terreno onde possa prosperar pão 
para o corpo e para a alma.[13] Por acaso, olhando precisamente a história actual, não se 



constata novamente que nenhuma estruturação positiva do mundo é possível nos lugares 
onde as almas se brutalizam? 

A transformação da fé-esperança cristã no tempo moderno 

16. Como pôde desenvolver-se a ideia de que a mensagem de Jesus é estritamente 
individualista e visa apenas o indivíduo? Como é que se chegou a interpretar a « salvação 
da alma » como fuga da responsabilidade geral e, consequentemente, a considerar o 
programa do cristianismo como busca egoísta da salvação que se recusa a servir os outros? 
Para encontrar uma resposta à questão, devemos lançar um olhar sobre as componentes 
fundamentais do tempo moderno. Estas aparecem, com particular clareza, em Francisco 
Bacon. Que uma nova época tenha surgido – graças à descoberta da América e às novas 
conquistas técnicas que permitiram este desenvolvimento – é um dado fora de discussão. 
Mas, sobre o que é que se baseia esta mudança epocal? É a nova correlação de 
experiência e método que coloca o homem em condições de chegar a uma interpretação da 
natureza conforme às suas leis e, deste modo, conseguir finalmente « a vitória da arte sobre 
a natureza » (victoria cursus artis super naturam).[14] A novidade – conforme a visão de 
Bacon – está numa nova correlação entre ciência e prática. Isto foi depois aplicado também 
teologicamente: esta nova correlação entre ciência e prática significaria que o domínio sobre 
a criação, dado ao homem por Deus e perdido no pecado original, ficaria restabelecido.[15] 

17. Quem lê estas afirmações e nelas reflecte com atenção, reconhece uma transição 
desconcertante: até então a recuperação daquilo que o homem, expulso do paraíso 
terrestre, tinha perdido esperava-se da fé em Jesus Cristo, e nisto se via a « redenção ». 
Agora, esta « redenção », a restauração do « paraíso » perdido, já não se espera da fé, mas 
da ligação recém-descoberta entre ciência e prática. Com isto, não é que se negue 
simplesmente a fé; mas, esta acaba deslocada para outro nível – o das coisas somente 
privadas e ultraterrestres – e, simultaneamente, torna-se de algum modo irrelevante para o 
mundo. Esta visão programática determinou o caminho dos tempos modernos, e influencia 
inclusive a actual crise da fé que, concretamente, é sobretudo uma crise da esperança 
cristã. Assim também a esperança, segundo Bacon, ganha uma nova forma. Agora chama-
se fé no progresso. Com efeito, para Bacon, resulta claro que os descobrimentos e as 
recentes invenções são apenas um começo e que, graças à sinergia entre ciência e prática, 
seguir-se-ão descobertas completamente novas, surgirá um mundo totalmente novo, o reino 
do homem. [16] Nesta linha, apresentou um panorama das invenções previsíveis, chegando 
ao avião e ao submarino. Ao longo do sucessivo desenvolvimento da ideologia do 
progresso, a alegria pelos avanços palpáveis das potencialidades humanas permanece uma 
confirmação constante da fé no progresso enquanto tal. 

18. Simultaneamente, há duas categorias que penetram sempre mais no centro da ideia de 
progresso: razão e liberdade. Aquele é sobretudo um progresso no crescente domínio da 
razão, sendo esta considerada obviamente um poder do bem e para o bem. O progresso é a 
superação de todas as dependências; é avanço para a liberdade perfeita. Também a 
liberdade é vista só como promessa, na qual o homem se realiza rumo à plenitude. Em 
ambos os conceitos – liberdade e razão – está presente um aspecto político. O reino da 
razão, de facto, é aguardado como a nova condição da humanidade feita totalmente livre. 



Todavia, as condições políticas deste reino da razão e da liberdade aparecem, à primeira 
vista, pouco definidas. Razão e liberdade parecem garantir por si mesmas, em virtude da 
sua intrínseca bondade, uma nova comunidade humana perfeita. Nos dois conceitos-chave 
de « razão » e « liberdade », tacitamente o pensamento coloca-se sempre em contraste com 
os vínculos da fé e da Igreja, como também com os vínculos dos ordenamentos estatais de 
então. Por isso, ambos os conceitos trazem em si um potencial revolucionário de enorme 
força explosiva. 

19. Temos de lançar brevemente um olhar sobre duas etapas essenciais da concretização 
política desta esperança, porque são de grande importância para o caminho da esperança 
cristã, para a sua compreensão e persistência. Há, antes de mais nada, a Revolução 
francesa como tentativa de instaurar o domínio da razão e da liberdade agora também de 
modo politicamente real. Inicialmente, a Europa do Iluminismo contemplou fascinada estes 
acontecimentos, mas depois, à vista da sua evolução, teve de reflectir de modo novo sobre 
razão e liberdade. Significativos destas duas fases de recepção do que acontecera em 
França são dois escritos de Emanuel Kant, nos quais ele reflecte sobre os acontecimentos. 
Em 1792, escreve a obra « Der Sieg des guten Prinzips über das böse und die Gründung 
eines Reichs Gottes auf Erden » (A vitória do princípio bom sobre o princípio mau e a 
constituição de um reino de Deus sobre a terra). Nela afirma: « A passagem gradual da fé 
eclesiástica ao domínio exclusivo da pura fé religiosa constitui a aproximação do reino de 
Deus ».[17] Diz também que as revoluções podem apressar os tempos desta passagem da 
fé eclesiástica à fé racional. O « reino de Deus », de que falara Jesus, recebeu aqui uma 
nova definição e assumiu também uma nova presença; existe, por assim dizer, uma nova « 
expectativa imediata »: o « reino de Deus » chega onde a « fé eclesiástica » é superada e 
substituída pela « fé religiosa », ou seja, pela mera fé racional. Em 1795, no livro « Das 
Ende aller Dinge » (O fim de todas as coisas), aparece uma imagem diferente. Agora, Kant 
toma em consideração a possibilidade de que, a par do fim natural de todas as coisas, se 
verifique também um fim contrário à natureza, perverso. Escreve a tal respeito: « Se 
acontecesse um dia chegar o cristianismo a não ser mais digno de amor, então o 
pensamento dominante dos homens deveria tomar a forma de rejeição e de oposição contra 
ele; e o anticristo [...] inauguraria o seu regime, mesmo que breve, (baseado 
presumivelmente sobre o medo e o egoísmo). Em seguida, porém, visto que o cristianismo, 
embora destinado a ser a religião universal, de facto não teria sido ajudado pelo destino a 
sê-lo, poderia verificar-se, sob o aspecto moral, o fim (perverso) de todas as coisas ».[18] 

20. O século XIX não perdeu a sua fé no progresso como nova forma da esperança humana 
e continuou a considerar razão e liberdade como as estrelas-guia a seguir no caminho da 
esperança. Todavia a evolução sempre mais rápida do progresso técnico e a 
industrialização com ele relacionada criaram, bem depressa, uma situação social 
completamente nova: formou-se a classe dos trabalhadores da indústria e o chamado « 
proletariado industrial », cujas terríveis condições de vida foram ilustradas de modo 
impressionante por Frederico Engels, em 1845. Ao leitor, devia resultar claro que isto não 
pode continuar; é necessária uma mudança. Mas a mudança haveria de abalar e derrubar 
toda a estrutura da sociedade burguesa. Depois da revolução burguesa de 1789, tinha 
chegado a hora para uma nova revolução: a proletária. O progresso não podia limitar-se a 
avançar de forma linear e com pequenos passos. Urgia o salto revolucionário. Karl Marx 



recolheu este apelo do momento e, com vigor de linguagem e de pensamento, procurou 
iniciar este novo passo grande e, como supunha, definitivo da história rumo à salvação, 
rumo àquilo que Kant tinha qualificado como o « reino de Deus ». Tendo-se diluída a 
verdade do além, tratar-se-ia agora de estabelecer a verdade de aquém. A crítica do céu 
transforma-se na crítica da terra, a crítica da teologia na crítica da política. O progresso rumo 
ao melhor, rumo ao mundo definitivamente bom, já não vem simplesmente da ciência, mas 
da política – de uma política pensada cientificamente, que sabe reconhecer a estrutura da 
história e da sociedade, indicando assim a estrada da revolução, da mudança de todas as 
coisas. Com pontual precisão, embora de forma unilateralmente parcial, Marx descreveu a 
situação do seu tempo e ilustrou, com grande capacidade analítica, as vias para a 
revolução. E não só teoricamente, pois com o partido comunista, nascido do manifesto 
comunista de 1848, também a iniciou concretamente. A sua promessa, graças à agudeza 
das análises e à clara indicação dos instrumentos para a mudança radical, fascinou e não 
cessa de fascinar ainda hoje. E a revolução deu-se, depois, na forma mais radical na 
Rússia. 

21. Com a sua vitória, porém, tornou-se evidente também o erro fundamental de Marx. Ele 
indicou com exactidão o modo como realizar o derrubamento. Mas, não nos disse, como as 
coisas deveriam proceder depois. Ele supunha simplesmente que, com a expropriação da 
classe dominante, a queda do poder político e a socialização dos meios de produção, ter-se-
ia realizado a Nova Jerusalém. Com efeito, então ficariam anuladas todas as contradições; o 
homem e o mundo haveriam finalmente de ver claro em si próprios. Então tudo poderia 
proceder espontaneamente pelo recto caminho, porque tudo pertenceria a todos e todos 
haviam de querer o melhor um para o outro. Assim, depois de cumprida a revolução, Lenin 
deu-se conta de que, nos escritos do mestre, não se achava qualquer indicação sobre o 
modo como proceder. É verdade que ele tinha falado da fase intermédia da ditadura do 
proletariado como de uma necessidade que, porém, num segundo momento ela mesma se 
demonstraria caduca. Esta « fase intermédia » conhecemo-la muito bem e sabemos também 
como depois evoluiu, não dando à luz o mundo sadio, mas deixando atrás de si uma 
destruição desoladora. Marx não falhou só ao deixar de idealizar os ordenamentos 
necessários para o mundo novo; com efeito, já não deveria haver mais necessidade deles. 
O facto de não dizer nada sobre isso é lógica consequência da sua perspectiva. O seu erro 
situa-se numa profundidade maior. Ele esqueceu que o homem permanece sempre homem. 
Esqueceu o homem e a sua liberdade. Esqueceu que a liberdade permanece sempre 
liberdade, inclusive para o mal. Pensava que, uma vez colocada em ordem a economia, tudo 
se arranjaria. O seu verdadeiro erro é o materialismo: de facto, o homem não é só o produto 
de condições económicas nem se pode curá-lo apenas do exterior criando condições 
económicas favoráveis. 

22. Encontramo-nos assim novamente diante da questão: o que é que podemos esperar? É 
necessária uma autocrítica da idade moderna feita em diálogo com o cristianismo e com a 
sua concepção da esperança. Neste diálogo, também os cristãos devem aprender de novo, 
no contexto dos seus conhecimentos e experiências, em que consiste verdadeiramente a 
sua esperança, o que é que temos para oferecer ao mundo e, ao contrário, o que é que não 
podemos oferecer. É preciso que, na autocrítica da idade moderna, conflua também uma 
autocrítica do cristianismo moderno, que deve aprender sempre de novo a compreender-se 



a si mesmo a partir das próprias raízes. A este respeito, pode-se aqui mencionar somente 
alguns indícios. Antes de mais, devemos perguntar-nos: o que é que significa 
verdadeiramente « progresso »; o que é que ele promete e o que é que não promete? No 
século XIX, já existia uma crítica à fé no progresso. No século XX, Teodoro W. Adorno 
formulou, de modo drástico, a problematicidade da fé no progresso: este, visto de perto, 
seria o progresso da funda à megabomba. Certamente, este é um lado do progresso que 
não se deve encobrir. Dito de outro modo: torna-se evidente a ambiguidade do progresso. 
Não há dúvida que este oferece novas potencialidades para o bem, mas abre também 
possibilidades abissais de mal – possibilidades que antes não existiam. Todos fomos 
testemunhas de como o progresso em mãos erradas possa tornar-se, e tornou-se 
realmente, um progresso terrível no mal. Se ao progresso técnico não corresponde um 
progresso na formação ética do homem, no crescimento do homem interior (cf. Ef 3,16; 2 
Cor 4,16), então aquele não é um progresso, mas uma ameaça para o homem e para o 
mundo. 

23. No que diz respeito aos dois grandes temas « razão » e « liberdade », aqui é possível 
apenas acenar às questões relacionadas com eles. Sem dúvida, a razão é o grande dom de 
Deus ao homem, e a vitória da razão sobre a irracionalidade é também um objectivo da fé 
cristã. Mas, quando é que a razão domina verdadeiramente? Quando se separou de Deus? 
Quando ficou cega a Deus? A razão inteira reduz-se à razão do poder e do fazer? Se o 
progresso, para ser digno deste nome necessita do crescimento moral da humanidade, 
então a razão do poder e do fazer deve de igual modo urgentemente ser integrada mediante 
a abertura da razão às forças salvíficas da fé, ao discernimento entre o bem e o mal. 
Somente assim é que se torna uma razão verdadeiramente humana. Torna-se humana 
apenas se for capaz de indicar o caminho à vontade, e só é capaz disso se olhar para além 
de si própria. Caso contrário, a situação do homem, devido à discrepância entre a 
capacidade material e a falta de juízo do coração, torna-se uma ameaça para ele e para a 
criação. Por isso, falando de liberdade, é preciso recordar que a liberdade humana requer 
sempre um concurso de várias liberdades. Este concurso, porém, não se pode efectuar se 
não for determinado por um critério intrínseco comum de ponderação, que é fundamento e 
meta da nossa liberdade. Digamos isto de uma forma mais simples: o homem tem 
necessidade de Deus; de contrário, fica privado de esperança. Consideradas as mudanças 
da era moderna, a afirmação de S. Paulo, citada ao princípio (Ef 2,12), revela-se muito 
realista e inteiramente verdadeira. Portanto, não há dúvida de que um « reino de Deus » 
realizado sem Deus – e por conseguinte um reino somente do homem – resolve-se 
inevitavelmente no « fim perverso » de todas as coisas, descrito por Kant: já o vimos e 
vemo-lo sempre de novo. De igual modo, também não há dúvida de que, para Deus entrar 
verdadeiramente nas realidades humanas, não basta ser pensado por nós, requer-se que 
Ele mesmo venha ao nosso encontro e nos fale. Por isso, a razão necessita da fé para 
chegar a ser totalmente ela própria: razão e fé precisam uma da outra para realizar a sua 
verdadeira natureza e missão. 

A verdadeira fisionomia da esperança cristã 

24. Retomemos agora a questão: o que é que podemos esperar? E o que é que não 
podemos esperar? Antes de mais, devemos constatar que um progresso por adição só é 



possível no campo material. Aqui, no conhecimento crescente das estruturas da matéria e 
correlativas invenções cada vez mais avançadas, verifica-se claramente uma continuidade 
do progresso rumo a um domínio sempre maior da natureza. Mas, no âmbito da consciência 
ética e da decisão moral, não há tal possibilidade de adição, simplesmente porque a 
liberdade do homem é sempre nova e deve sempre de novo tomar as suas decisões. Nunca 
aparecem simplesmente já tomadas em nossa vez por outros – neste caso, de facto, 
deixaríamos de ser livres. A liberdade pressupõe que, nas decisões fundamentais, cada 
homem, cada geração seja um novo início. Certamente as novas gerações, tal como podem 
construir sobre os conhecimentos e as experiências daqueles que as precederam, podem 
haurir do tesouro moral da humanidade inteira. Mas podem também recusá-lo, pois este não 
pode ter a mesma evidência das invenções materiais. O tesouro moral da humanidade não 
está presente como o estão os instrumentos que se usam; aquele existe como convite à 
liberdade e como sua possibilidade. Isto, porém, significa que: 

a) O recto estado das coisas humanas, o bem-estar moral do mundo não pode jamais ser 
garantido simplesmente mediante as estruturas, por mais válidas que estas sejam. Tais 
estruturas são não só importantes, mas necessárias; todavia, não podem nem devem 
impedir a liberdade do homem. Inclusive, as melhores estruturas só funcionam se numa 
comunidade subsistem convicções que sejam capazes de motivar os homens para uma livre 
adesão ao ordenamento comunitário. A liberdade necessita de uma convicção; esta não 
existe por si mesma, mas deve ser sempre novamente conquistada comunitariamente. 

b) Visto que o homem permanece sempre livre e dado que a sua liberdade é também 
sempre frágil, não existirá jamais neste mundo o reino do bem definitivamente consolidado. 
Quem prometesse o mundo melhor que duraria irrevocavelmente para sempre, faria uma 
promessa falsa; ignora a liberdade humana. A liberdade deve ser incessantemente 
conquistada para o bem. A livre adesão ao bem nunca acontece simplesmente por si 
mesma. Se houvesse estruturas que fixassem de modo irrevogável uma determinada – boa 
– condição do mundo, ficaria negada a liberdade do homem e, por este motivo, não seriam 
de modo algum, em definitivo, boas estruturas. 

25. Consequência de tudo isto é que a busca sempre nova e trabalhosa de rectos 
ordenamentos para as realidades humanas é tarefa de cada geração: nunca é uma tarefa 
que se possa simplesmente dar por concluída. Mas, cada geração deve dar a própria 
contribuição para estabelecer razoáveis ordenamentos de liberdade e de bem, que ajudem a 
geração seguinte na sua orientação para o recto uso da liberdade humana, dando assim – 
sempre dentro dos limites humanos – uma certa garantia para o futuro também. Por outras 
palavras: as boas estruturas ajudam, mas por si só não bastam. O homem não poderá 
jamais ser redimido simplesmente a partir de fora. Equivocaram-se Francisco Bacon e os 
adeptos da corrente de pensamento da idade moderna nele inspirada, ao considerar que o 
homem teria sido redimido através da ciência. Com uma tal expectativa, está-se a pedir 
demasiado à ciência; esta espécie de esperança é falaz. A ciência pode contribuir muito 
para a humanização do mundo e dos povos. Mas, pode também pode destruir o homem e o 
mundo, se não for orientada por forças que se encontram fora dela. Além disso, devemos 
constatar também que o cristianismo moderno, diante dos sucessos da ciência na 
progressiva estruturação do mundo, tinha-se concentrado em grande parte somente sobre o 



indivíduo e a sua salvação. Deste modo, restringiu o horizonte da sua esperança e não 
reconheceu suficientemente sequer a grandeza da sua tarefa – apesar de ser grande o que 
continuou a fazer na formação do homem e no cuidado dos fracos e dos que sofrem. 

26. Não é a ciência que redime o homem. O homem é redimido pelo amor. Isto vale já no 
âmbito deste mundo. Quando alguém experimenta na sua vida um grande amor, conhece 
um momento de « redenção » que dá um sentido novo à sua vida. Mas, rapidamente se 
dará conta também de que o amor que lhe foi dado não resolve, por si só, o problema da 
sua vida. É um amor que permanece frágil. Pode ser destruído pela morte. O ser humano 
necessita do amor incondicionado. Precisa daquela certeza que o faz exclamar: « Nem a 
morte, nem a vida, nem os anjos, nem os principados, nem o presente, nem o futuro, nem as 
potestades, nem a altura, nem a profundidade, nem qualquer outra criatura poderá separar-
nos do amor de Deus, que está em Cristo Jesus, nosso Senhor » (Rom 8,38-39). Se existe 
este amor absoluto com a sua certeza absoluta, então – e somente então – o homem está « 
redimido », independentemente do que lhe possa acontecer naquela circunstância. É isto o 
que se entende, quando afirmamos: Jesus Cristo « redimiu-nos ». Através d'Ele tornamo-
nos seguros de Deus – de um Deus que não constitui uma remota « causa primeira » do 
mundo, porque o seu Filho unigénito fez-Se homem e d'Ele pode cada um dizer: « Vivo na fé 
do Filho de Deus, que me amou e Se entregou a Si mesmo por mim » (Gal 2,20). 

27. Neste sentido, é verdade que quem não conhece Deus, mesmo podendo ter muitas 
esperanças, no fundo está sem esperança, sem a grande esperança que sustenta toda a 
vida (cf. Ef 2,12). A verdadeira e grande esperança do homem, que resiste apesar de todas 
as desilusões, só pode ser Deus – o Deus que nos amou, e ama ainda agora « até ao fim », 
« até à plena consumação » (cf. Jo 13,1 e 19,30). Quem é atingido pelo amor começa a 
intuir em que consistiria propriamente a « vida ». Começa a intuir o significado da palavra de 
esperança que encontramos no rito do Baptismo: da fé espero a « vida eterna » – a vida 
verdadeira que, inteiramente e sem ameaças, em toda a sua plenitude é simplesmente vida. 
Jesus, que disse de Si mesmo ter vindo ao mundo para que tenhamos a vida e a tenhamos 
em plenitude, em abundância (cf. Jo 10,10), também nos explicou o que significa « vida »: « 
A vida eterna consiste nisto: Que Te conheçam a Ti, por único Deus verdadeiro, e a Jesus 
Cristo, a Quem enviaste » (Jo 17,3). A vida, no verdadeiro sentido, não a possui cada um 
em si próprio sozinho, nem mesmo por si só: aquela é uma relação. E a vida na sua 
totalidade é relação com Aquele que é a fonte da vida. Se estivermos em relação com 
Aquele que não morre, que é a própria Vida e o próprio Amor, então estamos na vida. Então 
« vivemos ». 

28. Surge agora, porém, a questão: não será que, desta maneira, caímos de novo no 
individualismo da salvação? Na esperança só para mim, que aliás não é uma esperança 
verdadeira porque esquece e descuida os outros? Não. A relação com Deus estabelece-se 
através da comunhão com Jesus – sozinhos e apenas com as nossas possibilidades não o 
conseguimos. Mas, a relação com Jesus é uma relação com Aquele que Se entregou a Si 
próprio em resgate por todos nós (cf. 1 Tim 2,6). O facto de estarmos em comunhão com 
Jesus Cristo envolve-nos no seu ser « para todos », fazendo disso o nosso modo de ser. Ele 
compromete-nos a ser para os outros, mas só na comunhão com Ele é que se torna 
possível sermos verdadeiramente para os outros, para a comunidade. Neste contexto, 



queria citar o grande doutor grego da Igreja, S. Máximo o Confessor († 662), o qual começa 
por exortar a não antepor nada ao conhecimento e ao amor de Deus, mas depois passa 
imediatamente a aplicações muito práticas: « Quem ama Deus não pode reservar o dinheiro 
para si próprio. Distribui-o de modo “divino” [...] do mesmo modo segundo a medida da 
justiça ».[19] Do amor para com Deus consegue a participação na justiça e na bondade de 
Deus para com os outros; amar a Deus requer a liberdade interior diante de cada bem 
possuído e de todas as coisas materiais: o amor de Deus revela-se na responsabilidade pelo 
outro.[20] A mesma conexão entre amor de Deus e responsabilidade pelos homens 
podemos observá-la com comoção na vida de S. Agostinho. Depois da sua conversão à fé 
cristã, ele, juntamente com alguns amigos possuídos pelos mesmos ideais, queria levar uma 
vida dedicada totalmente à palavra de Deus e às realidades eternas. Pretendia realizar com 
valores cristãos o ideal da vida contemplativa expressa pela grande filosofia grega, 
escolhendo deste modo « a melhor parte » (cf. Lc 10,42). Mas as coisas foram de outro 
modo. Participava ele na Missa dominical, na cidade portuária de Hipona, quando foi 
chamado pelo Bispo do meio da multidão e instado a deixar-se ordenar para exercer o 
ministério sacerdotal naquela cidade. Olhando retrospectivamente para aquela hora, escreve 
nas suas « Confissões »: « Aterrorizado com os meus pecados e com o peso da minha 
miséria, tinha resolvido e meditado em meu coração, o projecto de fugir para o ermo. Mas 
Vós mo impedistes e me fortalecestes dizendo: “Cristo morreu por todos, para que os 
viventes não vivam para si, mas para Aquele que morreu por todos” (cf. 2 Cor 5,15) ».[21] 
Cristo morreu por todos. Viver para Ele significa deixar-se envolver no seu « ser para ». 

29. Para Agostinho, isto significou uma vida totalmente nova. Assim descreveu ele uma vez 
o seu dia-a-dia: « Corrigir os indisciplinados, confortar os pusilânimes, amparar os fracos, 
refutar os opositores, precaver-se dos maliciosos, instruir os ignorantes, estimular os 
negligentes, frear os provocadores, moderar os ambiciosos, encorajar os desanimados, 
pacificar os litigiosos, ajudar os necessitados, libertar os oprimidos, demonstrar aprovação 
aos bons, tolerar o maus e [ai de mim!] amar a todos ».[22] « É o Evangelho que me assusta 
»[23] – aquele susto salutar que nos impede de viver para nós mesmos e que nos impele a 
transmitir a nossa esperança comum. De facto, era esta precisamente a intenção de 
Agostinho: na difícil situação do império romano, que ameaçava também a África romana e 
– no final da vida de Agostinho – até a destruiu, transmite esperança, a esperança que lhe 
vinha da fé e que, contrariamente ao seu temperamento introvertido, o tornou capaz de 
participar decididamente e com todas as forças na edificação da cidade. No mesmo capítulo 
das Confissões, onde acabámos de ver o motivo decisivo do seu empenhamento « por 
todos », diz ele: Cristo « intercede por nós. Doutro modo desesperaria, pois são muitas e 
grandes as minhas fraquezas! Sim, são muito pesadas, mas maior é o poder da vossa 
medicina. Poderíamos pensar que a vossa Palavra Se tinha afastado da união com o 
homem e desesperado de nos salvar, se não se tivesse feito homem e habitado entre nós 
».[24] Em virtude da sua esperança, Agostinho prodigalizou-se pelas pessoas simples e pela 
sua cidade – renunciou à sua nobreza espiritual e pregou e agiu de modo simples para a 
gente simples. 

30. Façamos um resumo daquilo que emergiu no desenrolar das nossas reflexões. O 
homem, na sucessão dos dias, tem muitas esperanças – menores ou maiores – distintas 
nos diversos períodos da sua vida. Às vezes pode parecer que uma destas esperanças o 



satisfaça totalmente, sem ter necessidade de outras. Na juventude, pode ser a esperança do 
grande e fagueiro amor; a esperança de uma certa posição na profissão, deste ou daquele 
sucesso determinante para o resto da vida. Mas quando estas esperanças se realizam, 
resulta com clareza que na realidade, isso não era a totalidade. Torna-se evidente que o 
homem necessita de uma esperança que vá mais além. Vê-se que só algo de infinito lhe 
pode bastar, algo que será sempre mais do que aquilo que ele alguma vez possa alcançar. 
Neste sentido, a época moderna desenvolveu a esperança da instauração de um mundo 
perfeito que, graças aos conhecimentos da ciência e a uma política cientificamente fundada, 
parecia tornar-se realizável. Assim, a esperança bíblica do reino de Deus foi substituída pela 
esperança do reino do homem, pela esperança de um mundo melhor que seria o verdadeiro 
« reino de Deus ». Esta parecia finalmente a esperança grande e realista de que o homem 
necessita. Estava em condições de mobilizar – por um certo tempo – todas as energias do 
homem; o grande objectivo parecia merecedor de todo o esforço. Mas, com o passar do 
tempo fica claro que esta esperança escapa sempre para mais longe. Primeiro deram-se 
conta de que esta era talvez uma esperança para os homens de amanhã, mas não uma 
esperança para mim. E, embora o elemento « para todos » faça parte da grande esperança 
– com efeito, não posso ser feliz contra e sem os demais – o certo é que uma esperança 
que não me diga respeito a mim pessoalmente não é sequer uma verdadeira esperança. E 
tornou-se evidente que esta era uma esperança contra a liberdade, porque a situação das 
realidades humanas depende em cada geração novamente da livre decisão dos homens 
que dela fazem parte. Se esta liberdade, por causa das condições e das estruturas, lhes 
fosse tirada, o mundo, em última análise, não seria bom, porque um mundo sem liberdade 
não é de forma alguma um mundo bom. Deste modo, apesar de ser necessário um contínuo 
esforço pelo melhoramento do mundo, o mundo melhor de amanhã não pode ser o conteúdo 
próprio e suficiente da nossa esperança. E, sempre a este respeito, pergunta-se: Quando é 
« melhor » o mundo? O que é que o torna bom? Com qual critério se pode avaliar o seu ser 
bom? E por quais caminhos se pode alcançar esta « bondade »? 

31. Mais ainda: precisamos das esperanças – menores ou maiores – que, dia após dia, nos 
mantêm a caminho. Mas, sem a grande esperança que deve superar tudo o resto, aquelas 
não bastam. Esta grande esperança só pode ser Deus, que abraça o universo e nos pode 
propor e dar aquilo que, sozinhos, não podemos conseguir. Precisamente o ser gratificado 
com um dom faz parte da esperança. Deus é o fundamento da esperança – não um deus 
qualquer, mas aquele Deus que possui um rosto humano e que nos amou até ao fim: cada 
indivíduo e a humanidade no seu conjunto. O seu reino não é um além imaginário, colocado 
num futuro que nunca mais chega; o seu reino está presente onde Ele é amado e onde o 
seu amor nos alcança. Somente o seu amor nos dá a possibilidade de perseverar com toda 
a sobriedade dia após dia, sem perder o ardor da esperança, num mundo que, por sua 
natureza, é imperfeito. E, ao mesmo tempo, o seu amor é para nós a garantia de que existe 
aquilo que intuímos só vagamente e, contudo, no íntimo esperamos: a vida que é « 
verdadeiramente » vida. Procuremos concretizar ainda mais esta ideia na última parte, 
dirigindo a nossa atenção para alguns « lugares » de aprendizagem prática e de exercício 
da esperança. 

« Lugares » de aprendizagem e de exercício da esperança 



I. A oração como escola da esperança 

32. Primeiro e essencial lugar de aprendizagem da esperança é a oração. Quando já 
ninguém me escuta, Deus ainda me ouve. Quando já não posso falar com ninguém, nem 
invocar mais ninguém, a Deus sempre posso falar. Se não há mais ninguém que me possa 
ajudar – por tratar-se de uma necessidade ou de uma expectativa que supera a capacidade 
humana de esperar – Ele pode ajudar-me.[25] Se me encontro confinado numa extrema 
solidão...o orante jamais está totalmente só. Dos seus 13 anos de prisão, 9 dos quais em 
isolamento, o inesquecível Cardeal Nguyen Van Thuan deixou-nos um livrinho precioso: 
Orações de esperança. Durante 13 anos de prisão, numa situação de desespero 
aparentemente total, a escuta de Deus, o poder falar-Lhe, tornou-se para ele uma força 
crescente de esperança, que, depois da sua libertação, lhe permitiu ser para os homens em 
todo o mundo uma testemunha da esperança, daquela grande esperança que não declina, 
mesmo nas noites da solidão. 

33. De forma muito bela Agostinho ilustrou a relação íntima entre oração e esperança, numa 
homilia sobre a Primeira Carta de João. Ele define a oração como um exercício do desejo. O 
homem foi criado para uma realidade grande ou seja, para o próprio Deus, para ser 
preenchido por Ele. Mas, o seu coração é demasiado estreito para a grande realidade que 
lhe está destinada. Tem de ser dilatado. « Assim procede Deus: diferindo a sua promessa, 
faz aumentar o desejo; e com o desejo, dilata a alma, tornando-a mais apta a receber os 
seus dons ». Aqui Agostinho pensa em S. Paulo que, de si mesmo, afirma viver inclinado 
para as coisas que hão-de vir (Fil 3,13). Depois usa uma imagem muito bela para descrever 
este processo de dilatação e preparação do coração humano. « Supõe que Deus queira 
encher-te de mel (símbolo da ternura de Deus e da sua bondade). Se tu, porém, estás cheio 
de vinagre, onde vais pôr o mel? » O vaso, ou seja o coração, deve primeiro ser dilatado e 
depois limpo: livre do vinagre e do seu sabor. Isto requer trabalho, faz sofrer, mas só assim 
se realiza o ajustamento àquilo para que somos destinados.[26] Apesar de Agostinho falar 
directamente só da receptividade para Deus, resulta claro, no entanto, que o homem neste 
esforço, com que se livra do vinagre e do seu sabor amargo, não se torna livre só para 
Deus, mas abre-se também para os outros. De facto, só tornando-nos filhos de Deus é que 
podemos estar com o nosso Pai comum. Orar não significa sair da história e retirar-se para o 
canto privado da própria felicidade. O modo correcto de rezar é um processo de purificação 
interior que nos torna aptos para Deus e, precisamente desta forma, aptos também para os 
homens. Na oração, o homem deve aprender o que verdadeiramente pode pedir a Deus, o 
que é digno de Deus. Deve aprender que não pode rezar contra o outro. Deve aprender que 
não pode pedir as coisas superficiais e cómodas que de momento deseja – a pequena 
esperança equivocada que o leva para longe de Deus. Deve purificar os seus desejos e as 
suas esperanças. Deve livrar-se das mentiras secretas com que se engana a si próprio: 
Deus perscruta-as, e o contacto com Deus obriga o homem a reconhecê-las também. « 
Quem poderá discernir todos os erros? Purificai-me das faltas escondidas », reza o Salmista 
(19/18,13). O não reconhecimento da culpa, a ilusão de inocência não me justifica nem me 
salva, porque o entorpecimento da consciência, a incapacidade de reconhecer em mim o 
mal enquanto tal é culpa minha. Se Deus não existe, talvez me deva refugiar em tais 
mentiras, porque não há ninguém que me possa perdoar, ninguém que seja a medida 
verdadeira. Pelo contrário, o encontro com Deus desperta a minha consciência, para que 



deixe de fornecer-me uma autojustificação, cesse de ser um reflexo de mim mesmo e dos 
contemporâneos que me condicionam, mas se torne capacidade de escuta do mesmo Bem. 

34. Para que a oração desenvolva esta força purificadora, deve, por um lado, ser muito 
pessoal, um confronto do meu eu com Deus, com o Deus vivo; mas, por outro, deve ser 
incessantemente guiada e iluminada pelas grandes orações da Igreja e dos santos, pela 
oração litúrgica, na qual o Senhor nos ensina continuamente a rezar de modo justo. O 
Cardeal Nyugen Van Thuan, contou no seu livro de Exercícios Espirituais, como na sua vida 
tinha havido longos períodos de incapacidade para rezar, e como ele se tinha agarrado às 
palavras de oração da Igreja: ao Pai Nosso, à Ave Maria e às orações da Liturgia.[27] Na 
oração, deve haver sempre este entrelaçamento de oração pública e oração pessoal. Assim 
podemos falar a Deus, assim Deus fala a nós. Deste modo, realizam-se em nós as 
purificações, mediante as quais nos tornamos capazes de Deus e idóneos ao serviço dos 
homens. Assim tornamo-nos capazes da grande esperança e ministros da esperança para 
os outros: a esperança em sentido cristão é sempre esperança também para os outros. E é 
esperança activa, que nos faz lutar para que as coisas não caminhem para o « fim perverso 
». É esperança activa precisamente também no sentido de mantermos o mundo aberto a 
Deus. Somente assim, ela permanece também uma esperança verdadeiramente humana. 

II. Agir e sofrer como lugares de aprendizagem da esperança 

35. Toda a acção séria e recta do homem é esperança em acto. É-o antes de tudo no 
sentido de que assim procuramos concretizar as nossas esperanças menores ou maiores: 
resolver este ou aquele assunto que é importante, para prosseguir na caminhada da vida; 
com o nosso empenho contribuir a fim de que o mundo se torne um pouco mais luminoso e 
humano, e assim se abram também as portas para o futuro. Mas o esforço quotidiano pela 
continuação da nossa vida e pelo futuro da comunidade cansa-nos ou transforma-se em 
fanatismo, se não nos ilumina a luz daquela grande esperança que não pode ser destruída 
sequer pelos pequenos fracassos e pela falência em vicissitudes de alcance histórico. Se 
não podemos esperar mais do que é realmente alcançável de cada vez e de quanto nos seja 
possível oferecerem as autoridades políticas e económicas, a nossa vida arrisca-se a ficar 
bem depressa sem esperança. É importante saber: eu posso sempre continuar a esperar, 
ainda que pela minha vida ou pelo momento histórico que estou a viver aparentemente não 
tenha mais qualquer motivo para esperar. Só a grande esperança-certeza de que, não 
obstante todos os fracassos, a minha vida pessoal e a história no seu conjunto estão 
conservadas no poder indestrutível do Amor e, graças a isso e por isso, possuem sentido e 
importância, só uma tal esperança pode, naquele caso, dar ainda a coragem de agir e de 
continuar. Certamente, não podemos « construir » o reino de Deus com as nossas forças; o 
que construímos permanece sempre reino do homem com todos os limites próprios da 
natureza humana. O reino de Deus é um dom, e por isso mesmo é grande e belo, 
constituindo a resposta à esperança. Nem podemos – para usar a terminologia clássica – « 
merecer » o céu com as nossas obras. Este é sempre mais do que aquilo que merecemos, 
tal como o ser amados nunca é algo « merecido », mas um dom. Porém, com toda a nossa 
consciência da « mais valia » do céu, permanece igualmente verdade que o nosso agir não 
é indiferente diante de Deus e, portanto, também não o é para o desenrolar da história. 
Podemos abrir-nos nós mesmos e o mundo ao ingresso de Deus: da verdade, do amor e do 



bem. É o que fizeram os santos que, como « colaboradores de Deus » contribuíram para a 
salvação do mundo (cf. 1 Cor 3,9; 1 Tes 3,2). Temos a possibilidade de livrar a nossa vida e 
o mundo dos venenos e contaminações que poderiam destruir o presente e o futuro. 
Podemos descobrir e manter limpas as fontes da criação e assim, juntamente com a criação 
que nos precede como dom recebido, fazer o que é justo conforme as suas intrínsecas 
exigências e a sua finalidade. Isto conserva um sentido, mesmo quando, aparentemente, 
não temos sucesso ou parecemos impotentes face à hegemonia de forças hostis. Assim, por 
um lado, da nossa acção nasce esperança para nós e para os outros; mas, ao mesmo 
tempo, é a grande esperança apoiada nas promessas de Deus que, tanto nos momentos 
bons como nos maus, nos dá coragem e orienta o nosso agir. 

36. Tal como o agir, também o sofrimento faz parte da existência humana. Este deriva, por 
um lado, da nossa finitude e, por outro, do volume de culpa que se acumulou ao longo da 
história e, mesmo actualmente, cresce de modo irreprimível. Certamente é preciso fazer 
tudo o possível para diminuir o sofrimento: impedir, na medida do possível, o sofrimento dos 
inocentes; amenizar as dores; ajudar a superar os sofrimentos psíquicos. Todos estes são 
deveres tanto da justiça como da caridade, que se inserem nas exigências fundamentais da 
existência cristã e de cada vida verdadeiramente humana. Na luta contra a dor física 
conseguiu-se realizar grandes progressos; mas o sofrimento dos inocentes e inclusive os 
sofrimentos psíquicos aumentaram durante os últimos decénios. Devemos – é verdade – 
fazer tudo por superar o sofrimento, mas eliminá-lo completamente do mundo não entra nas 
nossas possibilidades, simplesmente porque não podemos desfazer-nos da nossa finitude e 
porque nenhum de nós é capaz de eliminar o poder do mal, da culpa que – como 
constatámos – é fonte contínua de sofrimento. Isto só Deus o poderia fazer: só um Deus que 
pessoalmente entra na história fazendo-Se homem e sofre nela. Nós sabemos que este 
Deus existe e que por isso este poder que « tira os pecados do mundo » (Jo 1,29) está 
presente no mundo. Com a fé na existência deste poder, surgiu na história a esperança da 
cura do mundo. Mas, trata-se precisamente de esperança, e não ainda de cumprimento; 
esperança que nos dá a coragem de nos colocarmos da parte do bem, inclusive onde a 
realidade parece sem esperança, cientes de que, olhando o desenrolar da história tal como 
nos aparece exteriormente, o poder da culpa vai continuar uma presença terrível ainda no 
futuro. 

37. Voltemos ao nosso tema. Podemos procurar limitar o sofrimento e lutar contra ele, mas 
não podemos eliminá-lo. Precisamente onde os homens, na tentativa de evitar qualquer 
sofrimento, procuram esquivar-se de tudo o que poderia significar padecimento, onde 
querem evitar a canseira e o sofrimento por causa da verdade, do amor, do bem, 
descambam numa vida vazia, na qual provavelmente já quase não existe a dor, mas 
experimenta-se muito mais a obscura sensação da falta de sentido e da solidão. Não é o 
evitar o sofrimento, a fuga diante da dor, que cura o homem, mas a capacidade de aceitar a 
tribulação e nela amadurecer, de encontrar o seu sentido através da união com Cristo, que 
sofreu com infinito amor. Neste contexto, desejo citar algumas frases de uma carta do mártir 
vietnamita Paulo Le-Bao-Thin († 1857), onde é clara esta transformação do sofrimento 
mediante a força da esperança que provém da fé. « Eu, Paulo, prisioneiro pelo nome de 
Cristo, quero falar-vos das tribulações que suporto cada dia, para que, inflamados no amor 
de Deus, comigo louveis o Senhor, porque é eterna a sua misericórdia (Sal 136/135). Este 



cárcere é realmente a imagem do inferno eterno: além de suplícios de todo o género, tais 
como algemas, grilhões, cadeias de ferro, tenho de suportar o ódio, as agressões, calúnias, 
palavras indecorosas, repreensões, maldades, juramentos falsos, e, além disso, as 
angústias e a tristeza. Mas Deus, que outrora libertou os três jovens da fornalha ardente, 
está sempre comigo e libertou-me destas tribulações, convertendo-as em suave doçura, 
porque é eterna a sua misericórdia. Imerso nestes tormentos, que costumam aterrorizar os 
outros, pela graça de Deus sinto-me alegre e contente, porque não estou só, mas estou com 
Cristo. [...] Como posso eu suportar este espectáculo, ao ver todos os dias os imperadores, 
mandarins e seus guardas blasfemar o vosso santo nome, Senhor, que estais sentado sobre 
os Querubins (cf. Sal 80/79, 2) e os Serafins? Vede como a vossas cruz é calcada aos pés 
dos pagãos! Onde está a vossa glória? Ao ver tudo isto, sinto inflamar-se o meu coração no 
vosso amor e prefiro ser dilacerado e morrer em testemunho da vossa infinita bondade. 
Mostrai, Senhor, o vosso poder, salvai-me e amparai-me, para que na minha fraqueza se 
manifeste a vossa força e seja glorificada diante dos gentios [...] Ouvindo tudo isto, 
caríssimos irmãos, tende coragem e alegrai-vos, dai graças eternamente a Deus, de quem 
procedem todos os bens, bendizei comigo ao Senhor, porque é eterna a sua misericórdia 
[...] Escrevo todas estas coisas, para que estejam unidas a vossa e a minha fé. No meio da 
tempestade, lanço a âncora que me permitirá subir até ao trono de Deus: a esperança viva 
que está no meu coração ».[28] Esta é uma carta do « inferno ». Nela se mostra todo o 
horror de um campo de concentração, onde aos tormentos infligidos pelos tiranos se vem 
juntar o desencadeamento do mal nas mesmas vítimas que, deste modo, se tornam novos 
instrumentos da crueldade dos algozes. É uma carta do inferno, mas nela tem cumprimento 
a palavra do Salmo: « Se subir aos céus, lá Vos encontro, se descer aos infernos, 
igualmente. [...] Se eu disser: “ao menos as trevas me cobrirão”, [...] nem sequer as trevas 
serão bastante escuras para Vós, e a noite será clara como o dia, tanto faz a luz como as 
trevas » (Sl 139/138, 8-12; cf. também Sal 23//22, 4). Cristo desceu aos « infernos » ficando 
assim perto de quem é nele lançado, transformando para ele as trevas em luz. O sofrimento, 
os tormentos continuam terríveis e quase insuportáveis. Surgiu, porém, a estrela da 
esperança, a âncora do coração chega até o trono de Deus. Não se desencadeia o mal no 
homem, mas vence a luz: o sofrimento – sem deixar de o ser – torna-se, apesar de tudo, 
canto de louvor. 

38. A grandeza da humanidade determina-se essencialmente na relação com o sofrimento e 
com quem sofre. Isto vale tanto para o indivíduo como para a sociedade. Uma sociedade 
que não consegue aceitar os que sofrem e não é capaz de contribuir, mediante a com-
paixão, para fazer com que o sofrimento seja compartilhado e assumido mesmo 
interiormente é uma sociedade cruel e desumana. A sociedade, porém, não pode aceitar os 
que sofrem e apoiá-los no seu sofrimento, se os próprios indivíduos não são capazes disso 
mesmo; e, por outro lado, o indivíduo não pode aceitar o sofrimento do outro, se ele 
pessoalmente não consegue encontrar no sofrimento um sentido, um caminho de 
purificação e de amadurecimento, um caminho de esperança. Aceitar o outro que sofre 
significa, de facto, assumir de alguma forma o seu sofrimento, de tal modo que este se torna 
também meu. Mas, precisamente porque agora se tornou sofrimento compartilhado, no qual 
há a presença do outro, este sofrimento é penetrado pela luz do amor. A palavra latina con-
solatio, consolação, exprime isto mesmo de forma muito bela sugerindo um estar-com na 
solidão, que então deixa der ser solidão. Mas, a capacidade de aceitar o sofrimento por 



amor do bem, da verdade e da justiça é também constitutiva da grandeza da humanidade, 
porque se, em definitiva, o meu bem-estar, a minha incolumidade é mais importante do que 
a verdade e a justiça, então vigora o domínio do mais forte; então reinam a violência e a 
mentira. A verdade e a justiça devem estar acima da minha comodidade e incolumidade 
física, senão a minha própria vida torna-se uma mentira. E, por fim, também o « sim » ao 
amor é fonte de sofrimento, porque o amor exige sempre expropriações do meu eu, nas 
quais me deixo podar e ferir. O amor não pode de modo algum existir sem esta renúncia 
mesmo dolorosa a mim mesmo, senão torna-se puro egoísmo, anulando-se deste modo a si 
próprio enquanto tal. 

39. Sofrer com o outro, pelos outros; sofrer por amor da verdade e da justiça; sofrer por 
causa do amor e para se tornar uma pessoa que ama verdadeiramente: estes são 
elementos fundamentais de humanidade, o seu abandono destruiria o mesmo homem. 
Entretanto levanta-se uma vez mais a questão: somos capazes disto? O outro é 
suficientemente importante, para que por ele eu me torne uma pessoa que sofre? Para mim, 
a verdade é tão importante que compensa o sofrimento? A promessa do amor é assim tão 
grande que justifique o dom de mim mesmo? Na história da humanidade, cabe à fé cristã 
precisamente o mérito de ter suscitado no homem, de maneira nova e a uma nova 
profundidade, a capacidade dos referidos modos de sofrer que são decisivos para a sua 
humanidade. A fé cristã mostrou-nos que verdade, justiça, amor não são simplesmente 
ideais, mas realidades de imensa densidade. Com efeito, mostrou-nos que Deus – a 
Verdade e o Amor em pessoa – quis sofrer por nós e connosco. Bernardo de Claraval 
cunhou esta frase maravilhosa: Impassibilis est Deus, sed non incompassibilis [29] – Deus 
não pode padecer, mas pode-se compadecer. O homem tem para Deus um valor tão grande 
que Ele mesmo Se fez homem para poder padecer com o homem, de modo muito real, na 
carne e no sangue, como nos é demonstrado na narração da Paixão de Jesus. A partir de lá 
entrou em todo o sofrimento humano alguém que partilha o sofrimento e a sua suportação; a 
partir de lá se propaga em todo o sofrimento a con-solatio, a consolação do amor solidário 
de Deus, surgindo assim a estrela da esperança. Certamente, nos nossos inúmeros 
sofrimentos e provas sempre temos necessidade também das nossas pequenas ou grandes 
esperanças – de uma visita amiga, da cura das feridas internas e externas, da solução 
positiva de uma crise, etc. Nas provações menores, estes tipos de esperança podem mesmo 
ser suficientes. Mas, nas provações verdadeiramente graves, quando tenho de assumir a 
decisão definitiva de antepor a verdade ao bem-estar, à carreira e à propriedade, a certeza 
da verdadeira grande esperança, de que falámos, faz-se necessária. Para isto, precisamos 
também de testemunhas, de mártires, que se entregaram totalmente, para que no-lo 
manifestem, dia após dia. Temos necessidade deles para preferirmos, mesmo nas 
pequenas alternativas do dia-a-dia, o bem à comodidade, sabendo que precisamente assim 
vivemos a vida de verdade. Digamo-lo uma vez mais: a capacidade de sofrer por amor da 
verdade é medida de humanidade. No entanto, esta capacidade de sofrer depende do 
género e da grandeza da esperança que trazemos dentro de nós e sobre a qual 
construímos. Os santos puderam percorrer o grande caminho do ser-homem no modo como 
Cristo o percorreu antes de nós, porque estavam repletos da grande esperança. 

40. Gostaria de acrescentar ainda uma pequena observação, não sem importância para os 
acontecimentos de todos os dias. Fazia parte duma forma de devoção – talvez menos 



praticada hoje, mas não vai ainda há muito tempo que era bastante difundida – a ideia de 
poder « oferecer » as pequenas canseiras da vida quotidiana, que nos ferem com frequência 
como alfinetadas mais ou menos incómodas, dando-lhes assim um sentido. Nesta devoção, 
houve sem dúvida coisas exageradas e talvez mesmo estranhas, mas é preciso interrogar-
se se não havia de algum modo contido nela algo de essencial que poderia servir de ajuda. 
O que significa « oferecer »? Estas pessoas estavam convencidas de poderem inserir no 
grande com-padecer de Cristo as suas pequenas canseiras, que entravam assim, de algum 
modo, a fazer parte do tesouro de compaixão de que o género humano necessita. Deste 
modo, também as mesmas pequenas moléstias do dia-a-dia poderiam adquirir um sentido e 
contribuir para a economia do bem, do amor entre os homens. Deveríamos talvez interrogar-
nos se verdadeiramente isto não poderia voltar a ser uma perspectiva sensata também para 
nós. 

III. O Juízo como lugar de aprendizagem e de exercício da esperança 

41. No grande Credo da Igreja, a parte central – que trata do mistério de Cristo a partir da 
sua geração eterna no Pai e do nascimento temporal da Virgem Maria, passando pela cruz e 
a ressurreição até ao seu retorno – conclui com as palavras: « ... de novo há-de vir em sua 
glória, para julgar os vivos e os mortos ». Já desde os primeiros tempos, a perspectiva do 
Juízo influenciou os cristãos até na sua própria vida quotidiana enquanto critério segundo o 
qual ordenar a vida presente, enquanto apelo à sua consciência e, ao mesmo tempo, 
enquanto esperança na justiça de Deus. A fé em Cristo nunca se limitou a olhar só para trás 
nem só para o alto, mas olhou sempre também para a frente para a hora da justiça que o 
Senhor repetidas vezes preanunciara. Este olhar para diante conferiu ao cristianismo a sua 
importância para o presente. Na configuração dos edifícios sacros cristãos, que queriam 
tornar visível a vastidão histórica e cósmica da fé em Cristo, tornou-se habitual representar, 
no lado oriental, o Senhor que volta como rei – a imagem da esperança –, e no lado 
ocidental, o Juízo final como imagem da responsabilidade pela nossa vida, uma 
representação que apontava e acompanhava precisamente os fiéis na sua caminhada diária. 
Na evolução da iconografia, porém, foise dando cada vez mais relevo ao aspecto 
ameaçador e lúgubre do Juízo, que obviamente fascinava os artistas mais do que o 
esplendor da esperança que acabava, com frequência, excessivamente escondido por 
debaixo da ameaça. 

42. Na época moderna, o pensamento do Juízo final diluiu-se: a fé cristã é caracterizada e 
orientada sobretudo para a salvação pessoal da alma; ao contrário, a reflexão sobre a 
história universal está em grande parte dominada pela ideia do progresso. Todavia, o 
conteúdo fundamental da expectativa do Juízo não desapareceu pura e simplesmente. 
Agora, porém, assume uma forma totalmente distinta. O ateísmo dos séculos XIX e XX é, de 
acordo com as suas raízes e finalidade, um moralismo: um protesto contra as injustiças do 
mundo e da história universal. Um mundo, onde exista uma tal dimensão de injustiça, de 
sofrimento dos inocentes e de cinismo do poder, não pode ser a obra de um Deus bom. O 
Deus que tivesse a responsabilidade de um mundo assim, não seria um Deus justo e menos 
ainda um Deus bom. É em nome da moral que é preciso contestar este Deus. Visto que não 
há um Deus que cria justiça, parece que o próprio homem seja agora chamado a 
estabelecer a justiça. Se diante do sofrimento deste mundo o protesto contra Deus é 



compreensível, a pretensão de a humanidade poder e dever fazer aquilo que nenhum Deus 
faz nem é capaz de fazer, é presunçosa e intrinsecamente não verdadeira. Não é por acaso 
que desta premissa tenham resultado as maiores crueldades e violações da justiça, mas 
funda-se na falsidade intrínseca desta pretensão. Um mundo que deve criar a justiça por sua 
conta, é um mundo sem esperança. Nada e ninguém responde pelo sofrimento dos séculos. 
Nada e ninguém garante que o cinismo do poder – independentemente do revestimento 
ideológico sedutor com que se apresente – não continue a imperar no mundo. Foi assim que 
os grandes pensadores da escola de Francoforte, Max Horkheimer e Teodoro W. Adorno, 
criticaram tanto o ateísmo como o teísmo. Horkheimer excluiu radicalmente que se possa 
encontrar qualquer substitutivo imanente para Deus, rejeitando porém, ao mesmo tempo, a 
imagem do Deus bom e justo. Numa radicalização extrema da proibição das imagens no 
Antigo Testamento, ele fala da « nostalgia do totalmente Outro » que permanece inacessível 
– um grito do desejo dirigido à história universal. Adorno também se ateve decididamente a 
esta renúncia de toda a imagem que exclui, precisamente, também a « imagem » do Deus 
que ama. Mas ele sempre sublinhou esta dialética « negativa », afirmando que a justiça, 
uma verdadeira justiça, requereria um mundo « onde não só fosse anulado o sofrimento 
presente, mas também revogado o que passou irrevogavelmente. ».[30] Isto, porém, 
significaria – expresso em símbolos positivos e, portanto, para ele inadequados – que não 
pode haver justiça sem ressurreição dos mortos e, concretamente, sem a sua ressurreição 
corporal. Todavia uma tal perspectiva, comportaria « a ressurreição da carne, um dado que 
para o idealismo, para o reino do espírito absoluto, é totalmente estranho ».[31] 

43. Da rigorosa renúncia a qualquer imagem, que faz parte do primeiro Mandamento de 
Deus (cf. Ex 20,4), também o cristão pode e deve aprender sempre de novo. A verdade da 
teologia negativa foi evidenciada pelo IV Concílio de Latrão, ao declarar explicitamente que, 
por grande que seja a semelhança verificada entre o Criador e a criatura, sempre maior é a 
diferença entre ambos.[32] Para o crente, no entanto, a renúncia a qualquer imagem não 
pode ir até ao ponto em que se devia deter, como gostariam Horkheimer e Adorno, no « não 
» a ambas as teses: ao teísmo e ao ateísmo. O mesmo Deus fez-Se uma « imagem »: em 
Cristo que Se fez homem. N'Ele, o Crucificado, a negação de imagens erradas de Deus é 
levada ao extremo. Agora, Deus revela a sua Face precisamente na figura do servo sofredor 
que partilha a condição do homem abandonado por Deus, tomando-a sobre si. Este sofredor 
inocente tornou-se esperança-certeza: Deus existe, e Deus sabe criar a justiça de um modo 
que nós não somos capazes de conceber mas que, pela fé, podemos intuir. Sim, existe a 
ressurreição da carne.[33] Existe uma justiça.[34] Existe a « revogação » do sofrimento 
passado, a reparação que restabelece o direito. Por isso, a fé no Juízo final é, 
primariamente, e sobretudo esperança – aquela esperança, cuja necessidade se tornou 
evidente justamente nas convulsões dos últimos séculos. Estou convencido de que a 
questão da justiça constitui o argumento essencial – em todo o caso o argumento mais forte 
– a favor da fé na vida eterna. A necessidade meramente individual de uma satisfação – que 
nos é negada nesta vida – da imortalidade do amor que anelamos, é certamente um motivo 
importante para crer que o homem seja feito para a eternidade; mas só em conexão com a 
impossibilidade de a injustiça da história ser a última palavra, é que se torna plenamente 
convincente a necessidade do retorno de Cristo e da nova vida. 



44. O protesto contra Deus em nome da justiça não basta. Um mundo sem Deus é um 
mundo sem esperança (cf. Ef 2,12). Só Deus pode criar justiça. E a fé dá-nos a certeza: Ele 
fá-lo. A imagem do Juízo final não é primariamente uma imagem aterradora, mas de 
esperança; a nosso ver, talvez mesmo a imagem decisiva da esperança. Mas não é 
porventura também uma imagem assustadora? Eu diria: é uma imagem que apela à 
responsabilidade. Portanto, uma imagem daquele susto acerca do qual, como diz Santo 
Hilário que todo o nosso medo tem lugar no amor.[35] Deus é justiça e cria justiça. Tal é a 
nossa consolação e a nossa esperança. Mas, na sua justiça, Ele é conjuntamente também 
graça. Isto podemos sabê-lo fixando o olhar em Cristo crucificado e ressuscitado. Ambas – 
justiça e graça – devem ser vistas na sua justa ligação interior. A graça não exclui a justiça. 
Não muda a injustiça em direito. Não é uma esponja que apaga tudo, de modo que tudo 
quanto se fez na terra termine por ter o mesmo valor. Contra um céu e uma graça deste tipo 
protestou com razão, por exemplo, Dostoëvskij no seu romance « Os irmãos Karamazov ». 
No fim, no banquete, eterno, não se sentarão à mesa indistintamente os malvados junto com 
as vítimas, como se nada tivesse acontecido. Aqui gostaria de citar um texto de Platão que 
exprime um pressentimento do justo juízo que, em boa parte, permanece verdadeiro e 
salutar também para o cristão. Embora com imagens mitológicas mas que apresentam com 
uma evidência inequívoca a verdade, ele diz que, no fim, as almas estarão nuas diante do 
juíz. Agora já não importa o que eram outrora na história, mas só aquilo que são de verdade. 
« Agora [o juiz] tem diante de si talvez a alma de um [...] rei ou dominador, e nada vê de são 
nela. Encontra-a flagelada e cheia de cicatrizes resultantes de perjúrio e injustiça [...] e está 
tudo torto, cheio de mentira e orgulho, e nada está direito, porque ela cresceu sem verdade. 
E ele vê como a alma, por causa do arbítrio, exagero, arrogância e leviandade no agir, se 
encheu de emproamento e infâmia. Diante de um tal espectáculo, ele envia-a imediatamente 
para a prisão, onde padecerá os castigos merecidos [...]. Às vezes, porém, ele vê diante de 
si uma alma diferente, uma alma que levou uma vida piedosa e sincera [...], compraz-se com 
ela e manda-a sem dúvida para as ilhas dos bem-aventurados ».[36] Jesus, na parábola do 
rico epulão e do pobre Lázaro (cf. Lc 16,19-31), apresentou, para nossa advertência, a 
imagem de uma tal alma devastada pela arrogância e opulência, que criou, ela mesma, um 
fosso intransponível entre si e o pobre: o fosso do encerramento dentro dos prazeres 
materiais; o fosso do esquecimento do outro, da incapacidade de amar, que se transforma 
agora numa sede ardente e já irremediável. Devemos aqui destacar que Jesus, nesta 
parábola, não fala do destino definitivo depois do Juízo universal, mas retoma a concepção 
do judaísmo antigo de uma condição intermédia entre morte e ressurreição, um estado em 
que falta ainda a última sentença. 

45. Esta ideia do judaísmo antigo da condição intermédia inclui a opinião de que as almas 
não se encontram simplesmente numa espécie de custódia provisória, mas já padecem um 
castigo, como demonstra a parábola do rico epulão, ou, ao contrário, gozam já de formas 
provisórias de bem-aventurança. E, por último, não falta a noção de que, neste estado, 
sejam possíveis também purificações e curas, que tornam a alma madura para a comunhão 
com Deus. A Igreja primitiva assumiu tais ideias, a partir das quais, se desenvolveu aos 
poucos na Igreja ocidental a doutrina do purgatório. Não há necessidade de examinar aqui 
as complicadas vias históricas desta evolução; perguntemo-nos apenas de que se trata 
realmente. Com a morte, a opção de vida feita pelo homem torna-se definitiva; esta sua vida 
está diante do Juiz. A sua opção, que tomou forma ao longo de toda a vida, pode ter 



caracteres diversos. Pode haver pessoas que destruíram totalmente em si próprias o desejo 
da verdade e a disponibilidade para o amor; pessoas nas quais tudo se tornou mentira; 
pessoas que viveram para o ódio e espezinharam o amor em si mesmas. Trata-se de uma 
perspectiva terrível, mas algumas figuras da nossa mesma história deixam entrever, de 
forma assustadora, perfis deste género. Em tais indivíduos, não haveria nada de remediável 
e a destruição do bem seria irrevogável: é já isto que se indica com a palavra inferno.[37] 
Por outro lado, podem existir pessoas puríssimas, que se deixaram penetrar inteiramente 
por Deus e, consequentemente, estão totalmente abertas ao próximo – pessoas em quem a 
comunhão com Deus orienta desde já todo o seu ser e cuja chegada a Deus apenas leva a 
cumprimento aquilo que já são.[38] 

46. Mas, segundo a nossa experiência, nem um nem outro são o caso normal da existência 
humana. Na maioria dos homens – como podemos supor – perdura no mais profundo da 
sua essência uma derradeira abertura interior para a verdade, para o amor, para Deus. Nas 
opções concretas da vida, porém, aquela é sepultada sob repetidos compromissos com o 
mal: muita sujeira cobre a pureza, da qual, contudo, permanece a sede e que, apesar de 
tudo, ressurge sempre de toda a abjecção e continua presente na alma. O que acontece a 
tais indivíduos quando comparecem diante do Juiz? Será que todas as coisas imundas que 
acumularam na sua vida se tornarão de repente irrelevantes? Ou acontecerá algo de 
diverso? São Paulo, na Primeira Carta aos Coríntios, dá-nos uma ideia da distinta 
repercussão do juízo de Deus sobre o homem, conforme as suas condições. Fá-lo com 
imagens que, de alguma forma, querem exprimir o invisível, mas sem as podermos 
transformar em conceitos, pelo simples motivo de que não nos é possível entrever o mundo 
além da morte nem possuímos qualquer experiência dele. Acerca da existência cristã, Paulo 
afirma antes de mais que está construída sobre um fundamento comum: Jesus Cristo. Este 
fundamento resiste. Se nele permanecermos firmes e sobre ele construirmos a nossa vida, 
sabemos que este fundamento não nos pode ser tirado, nem mesmo na morte. E Paulo 
continua: « Se alguém edifica sobre este fundamento com ouro, prata, pedras preciosas, 
madeiras, feno ou palha, a obra de cada um ficará patente, pois o dia do Senhor a fará 
conhecer. Pelo fogo será revelada, e o fogo provará o que vale a obra de cada um. Se a 
obra construída subsistir, o construtor receberá a paga. Se a obra de alguém se queimar, 
sofrerá a perda. Ele, porém, será salvo, como que através do fogo » (3,12-15). Seja como 
for, neste texto torna-se evidente que a salvação dos homens pode acontecer sob distintas 
formas: algumas coisas edificadas podem queimar completamente; para alcançar a 
salvação, é preciso atravessar pessoalmente o « fogo » para se tornar definitivamente capaz 
de Deus e poder sentar-se à mesa do banquete nupcial eterno. 

47. Alguns teólogos recentes são de parecer que o fogo que simultaneamente queima e 
salva é o próprio Cristo, o Juiz e Salvador. O encontro com Ele é o acto decisivo do Juízo. 
Ante o seu olhar, funde-se toda a falsidade. É o encontro com Ele que, queimando-nos, nos 
transforma e liberta para nos tornar verdadeiramente nós mesmos. As coisas edificadas 
durante a vida podem então revelar-se palha seca, pura fanfarronice e desmoronar-se. 
Porém, na dor deste encontro, em que o impuro e o nocivo do nosso ser se tornam 
evidentes, está a salvação. O seu olhar, o toque do seu coração cura-nos através de uma 
transformação certamente dolorosa « como pelo fogo ». Contudo, é uma dor feliz, em que o 
poder santo do seu amor nos penetra como chama, consentindo-nos no final sermos 



totalmente nós mesmos e, por isso mesmo totalmente de Deus. Deste modo, torna-se 
evidente também a compenetração entre justiça e graça: o nosso modo de viver não é 
irrelevante, mas a nossa sujeira não nos mancha para sempre, se ao menos continuámos 
inclinados para Cristo, para a verdade e para o amor. No fim de contas, esta sujeira já foi 
queimada na Paixão de Cristo. No momento do Juízo, experimentamos e acolhemos este 
prevalecer do seu amor sobre todo o mal no mundo e em nós. A dor do amor torna-se a 
nossa salvação e a nossa alegria. É claro que a « duração » deste queimar que transforma 
não a podemos calcular com as medidas de cronometragem deste mundo. O « momento » 
transformador deste encontro escapa à cronometragem terrena: é tempo do coração, tempo 
da « passagem » à comunhão com Deus no Corpo de Cristo.[39] O Juízo de Deus é 
esperança quer porque é justiça, quer porque é graça. Se fosse somente graça que torna 
irrelevante tudo o que é terreno, Deus ficar-nos-ia devedor da resposta à pergunta acerca da 
justiça – pergunta que se nos apresenta decisiva diante da história e do mesmo Deus. E, se 
fosse pura justiça, o Juízo em definitivo poderia ser para todos nós só motivo de temor. A 
encarnação de Deus em Cristo uniu de tal modo um à outra, o juízo à graça, que a justiça 
ficou estabelecida com firmeza: todos nós cuidamos da nossa salvação « com temor e 
tremor » (Fil 2,12). Apesar de tudo, a graça permite-nos a todos nós esperar e caminhar 
cheios de confiança ao encontro do Juiz que conhecemos como nosso « advogado », 
parakletos (cf. 1 Jo 2,1). 

48. Há ainda um motivo que deve ser mencionado aqui, porque é importante para a prática 
da esperança cristã. No antigo judaísmo, existe também a ideia de que se possa ajudar, 
através da oração, os defuntos no seu estado intermédio (cf. por exemplo, 2Mac 12,38-45: 
obra do I século a.C.). A prática correspondente foi adoptada pelos cristãos com grande 
naturalidade e é comum à Igreja oriental e ocidental. O Oriente não conhece um sofrimento 
purificador e expiatório das almas no « além », mas conhece diversos graus de bem-
aventurança ou também de sofrimento na condição intermédia. Às almas dos defuntos, 
porém, pode ser dado « alívio e refrigério » mediante a Eucaristia, a oração e a esmola. O 
facto de que o amor possa chegar até ao além, que seja possível um mútuo dar e receber, 
permanecendo ligados uns aos outros por vínculos de afecto para além das fronteiras da 
morte, constituiu uma convicção fundamental do cristianismo através de todos os séculos e 
ainda hoje permanece uma experiência reconfortante. Quem não sentiria a necessidade de 
fazer chegar aos seus entes queridos, que já partiram para o além, um sinal de bondade, de 
gratidão ou mesmo de pedido de perdão? Aqui levantar-se-ia uma nova questão: se o « 
purgatório » consiste simplesmente em ser purificados pelo fogo no encontro com o Senhor, 
Juiz e Salvador, como pode então intervir uma terceira pessoa ainda que particularmente 
ligada à outra? Ao fazermos esta pergunta, deveremos dar-nos conta de que nenhum 
homem é uma mônada fechada em si mesma. As nossas vidas estão em profunda 
comunhão entre si; através de numerosas interacções, estão concatenadas uma com a 
outra. Ninguém vive só. Ninguém peca sozinho. Ninguém se salva sozinho. Continuamente 
entra na minha existência a vida dos outros: naquilo que penso, digo, faço e realizo. E, vice-
versa, a minha vida entra na dos outros: tanto para o mal como para o bem. Deste modo, a 
minha intercessão pelo outro não é de forma alguma uma coisa que lhe é estranha, uma 
coisa exterior, nem mesmo após a morte. Na trama do ser, o meu agradecimento a ele, a 
minha oração por ele pode significar uma pequena etapa da sua purificação. E, para isso, 
não é preciso converter o tempo terreno no tempo de Deus: na comunhão das almas fica 



superado o simples tempo terreno. Nunca é tarde demais para tocar o coração do outro, 
nem é jamais inútil. Assim se esclarece melhor um elemento importante do conceito cristão 
de esperança. A nossa esperança é sempre essencialmente também esperança para os 
outros; só assim é verdadeiramente esperança também para mim.[40] Como cristãos, não 
basta perguntarmo-nos: como posso salvar-me a mim mesmo? Deveremos antes perguntar-
nos: o que posso fazer a fim de que os outros sejam salvos e nasça também para eles a 
estrela da esperança? Então terei feito também o máximo pela minha salvação pessoal. 

Maria, estrela da esperança 

49. Com um hino do século VIII/IX, portanto com mais de mil anos, a Igreja saúda Maria, a 
Mãe de Deus, como « estrela do mar »: Ave maris stella. A vida humana é um caminho. 
Rumo a qual meta? Como achamos o itinerário a seguir? A vida é como uma viagem no mar 
da história, com frequência enevoada e tempestuosa, uma viagem na qual perscrutamos os 
astros que nos indicam a rota. As verdadeiras estrelas da nossa vida são as pessoas que 
souberam viver com rectidão. Elas são luzes de esperança. Certamente, Jesus Cristo é a luz 
por antonomásia, o sol erguido sobre todas as trevas da história. Mas, para chegar até Ele 
precisamos também de luzes vizinhas, de pessoas que dão luz recebida da luz d'Ele e 
oferecem, assim, orientação para a nossa travessia. E quem mais do que Maria poderia ser 
para nós estrela de esperança? Ela que, pelo seu « sim », abriu ao próprio Deus a porta do 
nosso mundo; Ela que Se tornou a Arca da Aliança viva, onde Deus Se fez carne, tornou-Se 
um de nós e estabeleceu a sua tenda no meio de nós (cf. Jo 1,14). 

50. Por isso, a Ela nos dirigimos: Santa Maria, Vós pertencíeis àquelas almas humildes e 
grandes de Israel que, como Simeão, esperavam « a consolação de Israel » (Lc 2,25) e, 
como Ana, aguardavam a « libertação de Jerusalém » (Lc 2,38). Vós vivíeis em íntimo 
contacto com as Sagradas Escrituras de Israel, que falavam da esperança, da promessa 
feita a Abraão e à sua descendência (cf. Lc 1,55). Assim, compreendemos o santo temor 
que Vos invadiu, quando o anjo do Senhor entrou nos vossos aposentos e Vos disse que 
daríeis à luz Àquele que era a esperança de Israel e o esperado do mundo. Por meio de 
Vós, através do vosso « sim », a esperança dos milénios havia de se tornar realidade, 
entrar neste mundo e na sua história. Vós Vos inclinastes diante da grandeza desta 
missão e dissestes « sim ». « Eis a escrava do Senhor, faça-se em mim segundo a tua 
palavra » (Lc 1,38). Quando, cheia de santa alegria, atravessastes apressadamente os 
montes da Judeia para encontrar a vossa parente Isabel, tornastes-Vos a imagem da 
futura Igreja, que no seu seio, leva a esperança do mundo através dos montes da 
história. Mas, a par da alegria que difundistes pelos séculos, com as palavras e com o 
cântico do vosso Magnificat, conhecíeis também as obscuras afirmações dos profetas 
sobre o sofrimento do servo de Deus neste mundo. Sobre o nascimento no presépio de 
Belém brilhou o esplendor dos anjos que traziam a boa nova aos pastores, mas, ao 
mesmo tempo, a pobreza de Deus neste mundo era demasiado palpável. O velho 
Simeão falou-Vos da espada que atravessaria o vosso coração (cf. Lc 2,35), do sinal de 
contradição que vosso Filho haveria de ser neste mundo. Depois, quando iniciou a 
actividade pública de Jesus, tivestes de Vos pôr de lado, para que pudesse crescer a 
nova família, para cuja constituição Ele viera e que deveria desenvolver-se com a 
contribuição daqueles que tivessem ouvido e observado a sua palavra (cf. Lc 11,27s). 



Apesar de toda a grandeza e alegria do primeiro início da actividade de Jesus, Vós, já na 
Sinagoga de Nazaré, tivestes de experimentar a verdade da palavra sobre o « sinal de 
contradição » (cf. Lc 4,28s). Assim, vistes o crescente poder da hostilidade e da rejeição 
que se ia progressivamente afirmando à volta de Jesus até à hora da cruz, quando 
tivestes de ver o Salvador do mundo, o herdeiro de David, o Filho de Deus morrer como 
um falido, exposto ao escárnio, entre os malfeitores. Acolhestes então a palavra: « 
Mulher, eis aí o teu filho » (Jo 19,26). Da cruz, recebestes uma nova missão. A partir da 
cruz ficastes mãe de uma maneira nova: mãe de todos aqueles que querem acreditar no 
vosso Filho Jesus e segui-Lo. A espada da dor trespassou o vosso coração. Tinha 
morrido a esperança? Ficou o mundo definitivamente sem luz, a vida sem objectivo? 
Naquela hora, provavelmente, no vosso íntimo tereis ouvido novamente a palavra com 
que o anjo tinha respondido ao vosso temor no instante da anunciação: « Não temas, 
Maria! » (Lc 1,30). Quantas vezes o Senhor, o vosso Filho, dissera a mesma coisa aos 
seus discípulos: Não temais! Na noite do Gólgota, Vós ouvistes outra vez esta palavra. 
Aos seus discípulos, antes da hora da traição, Ele tinha dito: « Tende confiança! Eu venci 
o mundo » (Jo 16,33). « Não se turve o vosso coração, nem se atemorize » (Jo 14,27). « 
Não temas, Maria! » Na hora de Nazaré, o anjo também Vos tinha dito: « O seu reinado 
não terá fim » (Lc 1,33). Teria talvez terminado antes de começar? Não; junto da cruz, na 
base da palavra mesma de Jesus, Vós tornastes-Vos mãe dos crentes. Nesta fé que, 
inclusive na escuridão do Sábado Santo, era certeza da esperança, caminhastes para a 
manhã de Páscoa. A alegria da ressurreição tocou o vosso coração e uniu-Vos de um 
novo modo aos discípulos, destinados a tornar-se família de Jesus mediante a fé. Assim 
Vós estivestes no meio da comunidade dos crentes, que, nos dias após a Ascensão, 
rezavam unanimemente pedindo o dom do Espírito Santo (cf. Act 1,14) e o receberam no 
dia de Pentecostes. O « reino » de Jesus era diferente daquele que os homens tinham 
podido imaginar. Este « reino » iniciava naquela hora e nunca mais teria fim. Assim, Vós 
permaneceis no meio dos discípulos como a sua Mãe, como Mãe da esperança. Santa 
Maria, Mãe de Deus, Mãe nossa, ensinai-nos a crer, esperar e amar convosco. Indicai-
nos o caminho para o seu reino! Estrela do mar, brilhai sobre nós e guiai-nos no nosso 
caminho! 

Dado em Roma, junto de São Pedro, no dia 30 de Novembro, festa de Santo André 
Apóstolo, do ano 2007, terceiro de Pontificado. 

  

BENEDICTUS PP. XVI 

  

 

[1] Corpus Inscriptionum Latinarum, Vol. VI, n. 26003. 

[2] Cf. Poemas dogmáticos, V, 53-54: PG 37, 428-429. 



[3] Cf. Catecismo da Igreja Católica, nn. 1817-1821. 

[4] Summa Theologiae, II-IIae, q. 4, a. 1. 

[5] H. Köster em: ThWNT, VIII (1969) 585. 

[6] De excessu fratris sui Satyri, II, 47: CSEL 73, 274. 

[7] Ibid., II, 46: CSEL 73, 273. 

[8] Cf. Ep. 130 Ad Probam 14, 25 – 15,28: CSEL 44, 68-73. 

[9] Cf. Catecismo da Igreja Católica, n. 1025. 

[10] Jean Giono, Les vraies richesses (1936) Préface, Paris 1992, pp. 18-20, em: Henry De 
Lubac, Catholicisme. Aspects sociaux du dogme, Paris 1983, p. VII. 

[11] Ep. 130 Ad Probam 13, 24: CSEL 44, 67. 

[12] Sententiae III, 118: CCL 6/2,215. 

[13] Cf. ibid. III, 71: CCL 6/2, 107-108. 

[14] Novum Organum I, 117. 

[15] Cf. ibid., I, 129. 

[16] Cf. New Atlantis. 

[17] Cit. em Werke IV, coordenado por W. Weischedel (1956), 777. 

[18] E. KANT, Das Ende aller Dinge, cit. em Werke VI, coordenado por W. Weischedel 
(1964), 190. 

[19] Capítulos sobre a caridade, Centúria 1, cap. 1: PG 90, 965. 

[20] Cf. ibid.: PG 90, 962-966. 

[21] Conf. X. 43, 70: CSEL 33,279. 

[22] Sermo 340, 3: PL 38, 1484; cf. F. Van der Meer, Augustinus der Seelsorger, (1951), 
318. 

[23] Sermo 339, 4: PL 38, 1481. 

[24] Conf. X, 43,69: CSEL 33, 279. 



[25] Cf. Catecismo da Igreja Católica, n. 2657. 

[26] Cf. In 1 Joannis 4,6: PL 35, 2008s. 

[27] Testemunhas da esperança, Città Nuova 2000, 156s. 

[28] Breviário Romano, Ofício das Leituras, 24 de Novembro. 

[29] Sermones in Cant., Serm. 26,5: PL 183, 906. 

[30] Negative Dialektik (1966), Terceira parte, III, 11, em: Gesammelte Schriften Vol. VI, 
Frankfurt/Main 1973, 395. 

[31] Ibid., Segunda parte, 207. 

[32] DS 806. 

[33] Cf. Catecismo da Igreja Católica, nn. 988-1004. 

[34] Cf. ibid., n. 1040. 

[35] Cf.Tractatus super Psalmos, Sal 127, 1-3: CSEL 22, 628-630. 

[36] Gorgia, 525a-526c. 

[37] Cf. Catecismo da Igreja Católica, nn. 1033-1037. 

[38] Cf. ibid., nn. 1023-1029. 

[39] Acerca do Purgatório, veja-se o Catecismo da Igreja Católica, nn. 1030-1032. 

[40] Cf. Catecsimo da Igreja Católica, n. 1032. 

  

Retirado de : http://www.paroquiapiedade.com.br  

 

  

 

 


